

www.sirat-e-mustageem.com



# المال الالتي



## DE CONTRACTOR DE

مصنّف عظا ابوالوفاء ثناء اللهم ليترى



## جمله حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

| إسلام اورشيحيت                          | <br>-CTt   |
|-----------------------------------------|------------|
| شيخ الاسلام ابوالوفاء ثناء الله امرتسري | مصنف       |
| بشير احمد نعماني                        | <br>طالع   |
| رانامحمریوس <b>ٺ</b><br>·               | <br>ئېوزر  |
| ذام <sup>و</sup> بشير پرليس لا مور      | <br>مطبوعه |
|                                         | ناثر       |



#### NOMANI KUTAB KHANA

HAQ STREET URDU BAZAR LAHORE.2 PAKISTAN TEL; 042- 7321865

## فهرست مضامين

| ﴿صفحه نمبر﴾ | •                                    | (<br>مبرثا |
|-------------|--------------------------------------|------------|
| 7           | عرض ناشر                             | l          |
| 11          | پہلے مجھے دیکھئے                     | 2          |
| .22         | تمهيد                                | 3          |
|             | <b>۔</b> اول                         | • •        |
| 25          | تشريح القرآن بجواب توضيح البيان      | 4          |
| 32          |                                      | 5          |
|             | ن چمارم<br>پهارم                     | فصل        |
| 36          | اصول مساوات                          |            |
| 43          | إسلام میں عالمگیرہونے کی صلاحیت نہیں | 7          |
| 46          | فجری نمازی تر تیب                    | 8          |
|             | يادوم                                | باب        |
| 65          | مسحیت کی عالمگیری پرایک نظر          | 9          |
| 69          | مقدس اتھاناسیس کاعقیدہ               | 10         |
| 80          | إسلام كےاصول اور مسيحيت              |            |
| 113         | مسيحيت كي جامعيت                     | 12         |
|             |                                      |            |

| ور مسیحیت | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
|-----------|-----------------------------------------------|
| 120       | <br>13 يىوغ مىيچ صلىب پ                       |
| 121       | 14 حكايت ماضيه                                |
| 124       | 15 میسحیت کادو سرابنیا دی پھریا کفارہ مسیح    |
| 132       | 16 کفارے پرایک معنی خیزسوال                   |
| 134       | 17 شمادت ضمیر                                 |
|           | باب سوم                                       |
| 136       | 18 دین فطرت اسلام ہے بجواب دین فطرت مسیحیت ہے |
| 143       | 19 خوف کی جبلت                                |
| 153       | 20 نموندانبراء                                |
| 153       | 21 إظمار تعجب                                 |
| 155       | 22 مقام مسرت                                  |
| 156       | 23 والديني جبلت کی خصوصیات                    |
| 159       | 24 والدینی جبلت اور بچوں کے فرائض             |
| 161       | 25  والديني جبلت اورزات إلهي                  |
| 162       | 26 والديني جبلت بمسيحي اور تصور خدا           |
| 165       | 27                                            |
| 167       | 28                                            |
| 172       | 29 ایک صحیح واقعہ                             |
| 174       | 30 غ <i>ھے</i> کی جبلت اور قصاص               |
| 176       | 31 استفسار کی جبلت                            |
| 177       | 32    اڑا کا بن کی جبلت اور جهاد کی تعلیم     |

| اسلام اور مسيحيت | 5 <u></u>                                                       | = |
|------------------|-----------------------------------------------------------------|---|
| <u></u>          |                                                                 |   |
| 181              | <ul> <li>٤ جبلت بنجش اور قرآن کی تعلیم</li> </ul>               | 3 |
| 191              | 3  مسیحیت اورا فراد کی د قعت                                    | 4 |
| 193              | 3    اسلام اورا فراد کی وقعت                                    | 5 |
| 197              | 3    منطقی طریق سے                                              | 6 |
| 204              | 3 جبلت اجتماع پیندی اورانانیت                                   | 7 |
| 208              | <ul> <li>۵ جبلت اجتماع پیندی اور نوع إنسان کی کاملیت</li> </ul> | 8 |
| 209              | <ul><li>٤ جبلت اجتماع پيندي اور ذات إلى</li></ul>               | 9 |
| 210              | 4 قرآن کی تصدیق                                                 | 0 |
| 215              | 4 جبلت تحكم اور جبلت عجز                                        |   |
| 218              | 4 شحکم کی جبلت محمد عربی اور مسیح نا صری                        | 2 |
| 223              | 4 جبلت حصول اور إكتساب                                          | 3 |
| 226              | 4 ایک سوال                                                      | 4 |
| 228              | 4 اشتراکیت اور مسیحیت                                           | 5 |

اسلام اور مسيحيت

7

## عرض ناشر

مسلمانوں اور عیسائیوں کے درمیان' میدان حرب میں محاذ آرائی ایک تاریخی حقیقت ہے۔ جو کسی نہ کسی صورت میں بدستور جاری ہے۔ اس آویزش میں صلیبی جنگوں کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ اسلام پر عیسائیت کی برتری ثابت کرنے کے لئے عیسائیوں نے قرطاس و قلم کا استعمال اس انداز سے کیا کہ۔

- تاریخی حقائق اور واقعات کو مسخ کرکے مسلمانوں کا کردار مجروح کیاجائے۔
- اسلامی عقائد اور تعلیمات پر ناروا جملے کرکے اِسلام کو نا قابل عمل اور فرسودہ ظاہر کیا
   جائے۔
- رسول الله می ذات اقد س پر غیر مهذب اور ناشائسته زبان میں دست درازی کرکے مسلمانوں کی توہین و تحقیر کی جائے۔

اس یلغار کا مرکزی محوریہ رہا کہ اِسلام پر عیسائی ند جب کی فوقیت واضح کی جائے۔ حربی اور معاثی سطح پر مسلمانوں کا حوصلہ و اِعتاد پست کیا جائے' انہیں شکست خردگی کے احساس میں جکڑا جائے۔ ان کا مخصوص نہ ہی تشخص' شکست و ریخت سے دو چار کیا جائے۔ اور سیاسی مزاج مفلوج کیا جائے۔

جب بھی کوئی غیر مکلی طاقت ' کسی ملک میں وارد ہوتی ہے تو ہمیشہ دو مقاصد کا حصول . . ن

اس کے پیش نظررہتاہے۔

- معاشی منفعت اور اقتصادی مفادات
- نه جي خيالات کي إشاعت اور تشير

ا گریز' ہندوستان میں ایسٹ انڈیا کمپنی کی وساطت سے دخل انداز ہوئے۔ ابتداء میں معاشی اور کاروباری مشاغل تک محدود رہے۔ لیکن رفتہ رفتہ سیاسی گرفت مضبوط کرتے چلے گئے۔

ہندوستان کی زہبی صورت حال کی جانب متوجہ ہوئے توبیب سے جاندار اور

طاقتور' در مقابل - إسلام - كوپايا - ہندو دهرم' بلاشبہ' اكثرتی ند ب تھا۔ ليكن غير فطرى ہونے كى بناء پر بے دست و پا اور بے اثر تھا۔ اس كے مانے والے بڑى تعداد ميں إسلام سے متاثر ہوكر ملت إسلاميہ ميں جذب ہوتے رہے - ابتدا اگر بزوں نے إسلام كى توسيع و إشاعت ميں تعطل بيدا كرنے كے لئے يہ تاثر عام كياكہ يمال إسلام كى إشاعت ميں طاقت كا استعال كيا كيا ہے - ورنہ إسلام ميں پنينے كے آثار ناپيد بيں! اس تاثر كو آريہ ساجيوں نے بھى حسب ضرورت وسعت دى اور مختلف اطراف سے إسلام بر طبع آزمانى كرتے رہے -

عیسائی مبلغین نے پہلے پہل دلاکل و براہین کاہتھیار استعال کیا۔ اِسلام کو محض ایک مقامی اور محدود ندہب قرار دیا' جو عرب کے دیماتی معاشرہ کا ساتھ تو دے سکتا ہو۔ لیکن متدن اور ترقی یافتہ دور کے تقاضوں کا متمل نہیں ہو سکتا۔ لیکن جب یہ ہتھیار زیادہ'کارگر دکھائی نہ دیا اور حسب دِل خواہ نتائج مہیا کرنے سے قاصر رہاتو مسلمانوں کی توجین و تذکیل' دِل پند مشغلہ قرار پایا۔ یہ داستان بری المناک اور روح فرسا ہے۔ لیکن یہ صفحات اس داستان کے متحمل نہیں ہو سکتے' رفتہ رفتہ غذائی اجناس کی صورت میں ترغیب و تحریص کا حربہ اِفقیار کیا گیااور مسلمانوں کی معاشی برحالی سے کھیلنے کی کوشش کی گئی۔

اس دوران میں عیسائی مبلغین 'سرکاری رسوخ اور وسائل کی معاونت سے کئی مشنری 'ادارے قائم کرنے میں کامیاب ہوگئے۔

۱۳۵۳ء کے اعداد و شار کے مطابق متحدہ ہندوستان میں ۲۲ مشنری سوسائیٹیال' ۱۳۳ مشنری سوسائیٹیال' ۱۳۳ مشنری اسٹیشن' ۱۳۳۳ مشنری ۱۳۳۱ چرچ اور ۱۸۱ کار کن سرگرم عمل ہے۔ اس وقت عیسائیوں کی تعداد ۱۹۹'۱۱' تھی۔ <sup>1</sup> مسلمانوں کی دلآزاری میں انتہائی بے باکی اور دیدہ دلیری کامظاہرہ کیا جاتا۔ حکومت بھی پس پشت اپنا کردار ادا کرتی رہی۔ مسلمان عوام' شدید طور پر خود فراموشی اور بے اعتادی کی کیفیت میں مبتلا ہو بچکے تھے۔

<sup>•</sup> The Evolution of Indo-Muslim Thoughts after 1857, L.S. May.

ان حالات میں حضرت شیخ الکل میاں نذیر حسین محدث دہلوی ہے۔ ۱۹۰۶ء سست سے تلاندہ نے تاریخی و علمی حقائق کے تحفظ کے لئے اپنی بهترین صلاحیتوں کو وقف کئے رکھا۔ اور ہرسہ محاذیرِ مقدور بھر توانائی کے ساتھ سینہ سپر رہے۔

سلبی جنگوں میں حقائق کی رونمائی کے کئے حضرت میاں صاحب کے نامور شاگرہ مولانا عبدالحلیم شرر ۱۹۲۹ء ' ۱۹۳۲ھ نے کئی تاریخی ناول تخلیق کئے۔ مولانا نے نمایت چابک دستی کے ساتھ سروالٹر سکاٹ کی دلازار کتاب (Talisman) کی غلط بیانیوں اور چیرہ دستیوں کا پردہ چاک کیا۔ جس سے مسلمانوں کا عزم و حوصلہ بحال کرنے میں بردی مدد ملی اور انہیں اپنے تابناک اور شاندار ماضی سے آگاہی حاصل ہوئی اس سلسلے میں مولانا نے ملک العزیز ورجینا' فلورا فلور نڈا مقدس نازنین' فتح اندلس' فلپانا' دومتہ 'الکبری مفتوح فاتح اور تاریخ' مسیح و مسیحیت جیسی معرکتہ الارا تصانیف تحریر کیں۔ ان تاریخی ناولوں میں مسلمانوں کے روشن ماضی کی جھلک بردے دکش انداز میں بیان کی گئی ہے۔ اور ساتھ ہی ساتھ عیسائیوں کی زبنی آلودگیوں اور اضلاقی پہتیوں کو بے نقاب کیا گیا۔

ا کامی محاذ پر حضرت میاں صاحب" کے تلافہ مولانا ابو سعید محمہ حسین بٹالوی "۱۹۲۰ء' میں اسلام مولانا ثاء الله امرتسری " ۱۹۳۸ء' ۱۹۳۸ھ اور مولانا ابراہیم میر ۱۹۵۱ء' ۱۹۵۸ھ مولانا ثاء الله امرتسری " ۱۹۳۸ھ قلمی جماد کیا۔ اور اِسلام کی جمائت و مدافعت میں گرانفقر ر تحریری خدمات انجام دیں۔ جس سے عیسائی یلبغار دم بخود ہو کررہ گئی۔ اور مسلمانوں کا عزم و حوصلہ پختہ تر ہوتا چلا گیا۔ مولانا بٹالوی " نے اِشاعتہ السنة کی کئی اِشاعتوں میں نمایت مدلل اور زوردار مضامین رقم فرمائے۔ ادھر مولانا ثاء الله امرتسری " نے آربیہ ساجیوں اور قادیانیوں کے ساتھ ساتھ اس موضوع پر بھی مشق خن جاری رکھی اور 'اہلحدیث' امرتسریل کئی مقالات تحریر فرمائے۔ قاضی سلیمان مضور پوری "۱۹۵۰ء' ۱۹۳۵ھ' مولانا ابوالکلام "۱۹۵۸ء' ۱۹۵۵ء' الدیث مولانا محمد اسلمیل السلفی " ۱۹۲۸ء' ۱۹۳۸ھ ملک ابوا محمد و ہدایت الله سوہدردی " ۱۹۲۵ء' ۱۹۲۵ھ مولانا نور حسین گھرماکھی"

#### اسلام اور مسيحيت

۱۹۵۷ء 'ساً سائھ مولانا محمد اشرف سندھو' ۱۹۷۷ء '۱۳۸۲ھ مولانا عبد الروف رحمانی جھنڈ اگری 'مولانا محمد امین خادم اور جناب ایس ایم شریف قریشی (دہلی) نے حسب ضرورت مفداور موثر رسائل ومقالات تحرر فرمائے۔

المحدیث مناظرین نے عوام میں اِسلام کی عظمت و رفعت ثابت کرنے کیلئے عیسائی مشنریوں کوللکارا اور برسرعام مباحثوں اور مناظروں کی دعوت دی۔ المحدیث مناظرائی علی و سعت ' حاضر جوابی اور خود اِعتمادی کی بدولت بمیشہ غالب آتے رہے۔ یہ مناظرے مسلمانوں کا اِعتاد بحال کرنے کا اہم ذریعہ ثابت ہوئے اس میدان میں مولانا ثناء اللہ امر تسری "مولانا احمد دین مسلمکوری ۱۹۵۳ء' ۱۹۵۳ء مولانا نور حسین گھر جا کھلامی شخ الحدیث مولانا مجمد اسلمنی اور حافظ محمد گوندلوی مدظلہ العالی کی خدمات خصوصی اہمیت کی حامل ہیں۔

"اہلحدیث" امر تسریس عیسائیت کے موضوع پر مولانا امر تسری آ کے بے شار قلمی جوا ہر پارے بکھرے پڑے تھے۔ جو مناسب ترتیب کے ساتھ کئی کتابوں کی صورت و افتیار کرسکتے ہیں۔ اس موقع پر مولانا کی عیسائیت پر شائع شدہ تصانیف کا تذکرہ خالی از دلچیسی نہ ہوگا۔

صفحات

س اشاعت

|     | ٠١٠              | ن د پن  |      |
|-----|------------------|---------|------|
| •   | تقابل علاحة      | ۱۹۰۴    | 1△•  |
| 0   | توحيدو تثليث     | ۱۹۱۳    | ۴۰۰  |
| 0   | جوابات نصارى     | s1980 • | 97   |
| 0   | منا ظره اله آباد | ۶19mm   | 91   |
| (3) | اسلام اور متيحيت | اسمهاء  | *14. |
| 0   | تحريفات مائيل    | ۲۱۹۳۳   | 9+   |

نام كتاب

الناشرجولائي 1999ء

## لِسْمِ اللّٰبِ الدَّظٰنِ الدَّخِهِمُ

نحمدالله ونستعينه

ونصلى على النبى واهله

پہلے مجھے دیکھیے

مرزاصاحب قادیانی نے بڑی وضاحت ہے اس دعوے کااعلان کیاتھا کہ

"مسے سے مجھے ایک خاص مناسبت ہے اور اس فطرتی مشاہمت کی وجہ سے مسے کے نام پر بیہ

عاجز بھیجا گیا ہے تاکہ صلیبی اعتقاد کو پاش پاش کر دیا جائے سومیں صلیب کے توڑنے اور

خنزیروں کے قتل کرنے کے لئے بھیجا گیا ہوں۔"

(رساله فتح إسلام بار دوم ص٩)

آپ نے مزید فرمایا تھا

"میرے آنے کے دو مقصد ہیں۔ مسلمانوں کے لیے یہ کہ اصل تقویٰ اور طمارت پر قائم ہو

جائے اور خدائے واحد کی عبادت ہو۔"

(اخبار الحكم قاديان ١٩/ جولائي ١٥٠٥ء ص ١٠)

آپ نے یہ بھی کماتھا

"میں عیسیٰ برسی کے ستون کو نہ تو ڑ دوں تو جھوٹا ٹھیروں گا"

(بدر ۱۹/ جولائی ۲۰۹۱ء)

ان مواعید موثوقہ پر بھروسہ کرنے والے کو اِطمینان ہو جاتا ہے یا ہو سکتا ہے کہ مرزا صاحب کی برکت سے ند بہ عیسوی دُنیا سے ناپید ہو گیا ہوگا۔ گرقار کین بید من کر حیران ہوں گے کہ عیسیٰ پرستوں کانہ صرف شار بڑھ رہاہے بلکہ ان کی طرف سے حملے بھی آئے دِن تعداد میں زیادہ اور کیفیت میں سکتین ہو رہے ہیں۔ غضب بیہ ہے کہ یہ حملہ آور حضرات مسلمانوں کی اولاد ہیں 'جن کے باپ دادا اِسلام کے کلمہ گواور فدائی تھے۔

آج ہمارے ملک پنجاب میں اِسلام کی تردید میں لکھنے والے عیسائیوں میں زیادہ شہرت یافتہ مندرجہ ذمل اصحاب ہیں۔

- ۱- پادری سلطان محمد خان صاحب-
  - ۲- یادری برکت الله صاحب
- ۳- مسٹرموسیٰ خال ایڈیٹر"المائدہ"وغیرہ-

اس وقت عیسائیوں کی جو کتابیں ہمارے زیرِ نظر ہیں اور جن کے جواب کے لئے ہم نے قلم اٹھایا ہے-ان کے نام بیر ہیں-

ا- "توضیح البیان فی اصول القرآن" (اس میں اس امریر بحث کی گئی ہے کہ اِسلام کے اصول میں عالمگیر ہونے کی صلاحیت نہیں ہے۔ (صفحات ۹۴)

۲- "مسیحیت کی عالمگیری" (اس کامضمون نام بی سے ظاہرہے) صفحات ۲۲۲

۳- '' دین فطرت اِسلام یا مسیحیت'' (اس میں مسیحت کو مطابق فطرت اور قرآن کو 'نالف فطرت د کھلانے کی کوشش کی گئی ہے 'صفحات ۲۴۸

ان تینوں کے جواب کے لئے ہم نے اس کتاب میں تین باب تجویز کیے ہیں۔ پہلے باب میں ہماری طرف سے مدافعت ہوگی- دو سرے میں تقید اور تیسرے میں مدافعت کے علاوہ حسب ضرورت تنقید بھی ہوگی-

مسلم اور مسیحی قار کین: سے ہمیں امید ہے کہ وہ ہرفتم کے تعصب اور جانبداری اسلم اور مسیحی قار کین گے۔ ب الاتر ہو کر ہماری معروضات پر توجہ فرما کیں گے۔ ب گرنہ آید برغبت گوش کس بر رسولاں بلاغ باشد وبس

ہم ان کتابوں کو دیکھ کر منتظر تھے کہ مرزا صاحب کے اتباع کی طرف سے ان کے جوابات بہت جلد شائع ہو کر پبلک کے ہاتھوں میں آجا کیں گے۔ مگر مدت تک انتظار کرنے کے بعد بوے افسوس کے ساتھ ہمیں یہ کمنا پڑا۔ع

اے با آرزو کہ خاک شدہ

آخر ہمیں یہ خیال آیا کہ مرزاصاحب کے دعوے کے مطابق مسیحی ند ہب فنا ہو چکا ہو اور مسیحی لوگ مریکے ہیں۔ اس لئے جماعت احمد یہ نے ان کو مخاطب کرنا مستحن نہیں سمجھا ہوگا۔ للندا انہوں نے اپنے خیال کے مطابق ان کتابوں کے جواب پر توجہ نہیں گی۔ مگر ہم چو نکہ اپنے مشاہدہ میں مسیحوں کو زندہ دیکھتے ہیں اور ان کی کتاب متعلقہ تردید اِسلام ہمارے سامنے ہیں اس لئے ہم بھی اگر خاموش رہتے تو عنداللہ اپنے فرض کی اوائیگی سے قاصر سمجھے جاتے۔ پس ہم اپنے فرض سے سکدوش ہونے کے لئے جواب دینے کو قلم اٹھاتے ہیں۔ کیوں؟ ۔۔

اگر بینم کہ نابینا و چاہ است اگر خاموش بنشینم گناہ است جن کتابوں کانام اوپر بتایا گیاہے وہ پادری برکت الله صاحب کی تصنیف ہیں۔ پادری صاحب نے ان کتب میں جو طریق اِختیار کیا ہے بغرض تغییم قار کین ہم اس کی ایک مثال پیش کرتے ہیں۔

شراب کو جو لوگ برا مانتے ہیں وہ اس کے برے اثر ات سے ہٹانے کے لئے جو پچھ کماکرتے ہیں۔اس کاخلاصہ اس رہاعی میں ہے۔ پ

ہو بادہ کشی پر نہ جوانو! مفتون گردن پہ نہ لو عقل خدا داد کا خون! خود عمد شباب اک جنوں ہے اب تم کرتے ہو فزوں جنوں پہ اک اور جنوں (طالی)

اس رہامی میں شاعرنے بری خوبی کے ساتھ شراب نوشی سے ہٹایا ہے کیونکہ وہ اِنسان کو بے عقل کر دیتی ہے- اس کے برعکس شراب نوش اسی بد مستی کو شراب نوشی کا مستحن ذریعہ بتاتے ہیں- چنانچہ ایک شاعر کہتاہے-

مینہ برستاہے مزے آتے ہیں میخواروں کو مستحق نے کیا مرتبے بخشے ہیں گنہ گاروں کو

#### سیحیت اسلام اور مسیحیت

ہاتھ گرتے کا مت کپڑ ساتی سجدہ شکر میں جانے دے گنہ گاروں کو غور فرہائے کہ شراب میں ایک وصف بدمتی ہے جو موجب نفرت ہے۔ یمی وصف پینے والوں کی نظر میں موجب رغبت ہے۔ ٹھیک ای طرح مسجے کی ذات کا فوٹو (عکس) جوعیسائی مصنف پیش کرتے ہیں کہ

آپ فاعل مختار اور قادر قيوم تھے- بلكه خود خداتھ- آپ جو تعليم ديتے تھے اپنے اختيار سے ديتے تھے-

ای عقیدہ کی وجہ ہے یہود' مسلمان اور دیگر اہل ادیان مسیحی ندہب کو نفرت ہے دیکھا کرتے ہیں۔ بادری برکت اللہ صاحب نے اس عقیدہ کو مسیحی ندہب کی برتری کا موجب لکھاہے۔ پس ان ساری کتابوں کالب لباب میں ہے۔ پیچ ہے۔ ۔۔

مجھے تو ہے منظور مجنوں کو لیلی نظر اپنی اپنی پیند اپنی اپنی آپ کی تصنیف میں دوسرا وصف ہم نے بید دیکھاہے کہ آپ طول کلامی میں لاٹانی ہیں۔ مرزاغالب مرحوم نے ایک مطلب کے لئے طول کلامی کی خواہش کرتے ہوئے کہاہے۔

ملے تو حشر میں لے اوں زبان ناصح کی جیب چیز ہے یہ طول مدعا کے لئے گرپادری صاحب کی طول کلامی مرزاغالب کی خواہش سے بھی بڑھ کرملال خاطر کی حد تک پہنچ چکی ہے۔ جس کی ایک مثال درج ذیل ہے۔

"پس عالمگیر ندہب کی پہلی شرط ہے ہے کہ اس کے اصول ارفع اور اعلیٰ ترین ہوں۔ ان اصولوں میں بے صفت ہو کہ دنیا کے "سب لوگوں کی ضمیریں" ان کو مان سکیں 'بالفاظ دیگر بے اصول ایسے اعلیٰ وارفع ہوں کہ تمام دنیا کے لوگ بلالحاظ رنگ 'نسل 'قوم وغیرہ ان کو قبول کر سکیں۔ اگر کسی ندہب کی تعلیم الی ہے کہ صرف کسی خاص قوم یا زمانہ یا قبیلہ کے لوگوں کی نظروں میں ہی مقبول ہے لیکن دیگر اقوام یا دیگر زمانہ کے افراد اس کے اصولوں کی وجہ سے اس کو قبول نمیں کر سکتے تو وہ فدہ ہے ہرگز عالمگیرند ہب کملانے کا مستحق نمیں ہو سکتا۔ اگر کوئی ندہب ایسانے کو خدا کی نسبت الی تعلیم دے جو نوع اِنسانی کی ترقی کے ابتدائی منازل سے محتوق ہو اور نوع اِنسانی ترقی کے ابتدائی منازل سے محتوق ہو اور وہ اس کے محتوق ہو اور وہ اس کے کہ معتون ہو اور وہ اس کے دور نوع اِنسانی تو تو اور وہ اس کے دور اور وہ اس کو تو نوع اِنسانی ہو اور نوع اِنسانی ترقیب یافتہ ہو کر اس منزل سے آگے بڑھ گئی ہو۔ اور وہ اس کے

پش کردہ تصور إلى پر نکتہ چینی کر سکے تو وہ ند ب عالى کير نمیں ہو سکتا۔ مثلاً اگر کسی ند ب کا معبود جوری یا زناکاری کا مرتکب ہوا ہو۔ تو ایسا معبود دور حاضر میں ہرگز قابل پر ستش نمیں ہو سکتا۔ ایسے معبود کی تعظیم نوع اِنسانی کی ترتی کی ابتدائی منازل سے متعلق ہے۔ لیکن اب نسل اِنسانی نے اس قدر ترتی کرلی ہے۔ کہ وہ ایسے معبود کی تحریم تو در کنار اس کو حقارت کی نظر ہے دیکھے گی۔

پس لازم ہے کہ عالمگیر ذہب کے اصول نمایت اعلیٰ ارفع اور بلندپایہ کے ہوں۔ یہ لازی امر ہے کہ عالمگیر ذہب خدا کی نبت ایس تعلیم دے جسکے سامنے ہر زمانہ 'ملک اور قوم کی گردنیں جسک جائیں۔ عالمگیر ذہب کا تصور خدا ایسا ہونا چاہئے کہ نوع اِنسانی اپنی ترقی کی انتہائی منازل میں بھی اس ہے بالاتر تصور خیال میں لا سکے۔ اِنسانی قوت متحیلہ اس ہے زیادہ بلند پردازی نہ کرسکے بلکہ اس تصور کو فہم میں لانے ہے قاصر رہے اور چارونا چارا ہے بجزاور ناطاقتی کا اقرار کرلے۔ ۔ ۔

اے زخیال ماہروں۔ در تو خیال کے رسد

کنگر کبریائے تو ہست فراز لامکال

صرف ایسا ندہبہ ہی اِنسان کے سامنے بلند ترین اخلاقی نصب العین رکھ سکتا ہے۔
کیونکہ یہ ایک واضح حقیقت ہے کہ کوئی قوم اپنے معبود کے اوصاف کے آگے نہیں بڑھ

کیونکہ یہ ایک واضح حقیقت ہے کہ کوئی قوم اپنے معبود کے اوصاف کے آگے نہیں بڑھ

متعلق بھی۔ جس مذہب میں خدا کا تصور اعلیٰ ترین پایہ کا ہوگا اس مذہب میں اِنسان کے متعلق بھی
اعلیٰ ترین قتم کی تعلیم ہوگی' حقوق اللہ اور حقوق العباد میں نمایت گرارشتہ ہے۔ حقوق العباد کا انحباد کا انحباد میں اِنسانوں کے باہمی سلوک کی نسبت جو تعلیم ہوگی وہ بھی نمایت ادنیٰ پایہ کی ہوگی۔
اگر کسی قوم کا معبود شرابی' چوریا زناکار ہوگا تو یہ امید نہیں کی جاسمتی کہ اس ندہب کا اخلاقی نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکار کی وغیرہ اعمال حنہ نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکار کی وغیرہ اعمال حنہ نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکار کی وغیرہ اعمال حنہ نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکار کی وغیرہ اعمال حنہ نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حنہ نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حنہ نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حنہ نصب العین اعلیٰ قتم کا ہو۔اس ندہب کی تعلیم میں شراب' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حنہ نہ بھیں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حنہ کی تعلیم میں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حنہ کی تعلیم میں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حسال حسال میں میں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ اعمال حسال میں میں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ کی خوری زناکار کو تو تو تو تو تعلیم میں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ کی اس کر تعلیم میں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ کی تعلیم میں شراب ' چوری زناکاری وغیرہ کی تعلیم کی ایکار کی خوری زناکار کی خوری خوری

<sup>🛭</sup> تا رئین! پاوری صاحب کے اس مقولہ کویا در کھئے (مجیب)

<sup>🛭</sup> قا بر کین ! پا د ری صاحب کے اس مقولہ کویا د رکھئے - (مجیب )

#### اسلام اور مسيحيت

عالمگیر مذہب کے اصول عالمگیر ہوں: نہب کے اصول عالمگیر ہوں 
کہ نہب عالمگیر کہلانے کا مستحق نہیں ہو سکتا۔ جس کے اصول عالمگیر نہ ہوں۔ جس نہ ہب کے اصول عالمگیر نہ ہوں۔ جس نہ ہب کے اصول عالمگیر نہ ہوں۔ جس نہ ہب کہ اصولوں میں یہ صلاحیت نہیں کہ وہ ہر ملک قوم ' زمانہ اور نسل کے لوگوں پر حاوی ہو سکیں۔ وہ نہ ہب صرف ایک قوم یا ملک یا زمانہ یا پشت کے لوگوں کے لئے ہی مفید ہو سکتا ہے۔ لیکن اس کے اصول کا اطلاق کسی دو سری قوم یا پشت کے لوگوں پر نہیں ہو سکے گا۔ کیونکہ دونوں قوموں اور پشتوں کے حالات کے لئے اور چو نہ ہب صرف ایک قتم کے حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کے لئے اور چو نہ ہب صرف ایک قتم کے حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کے لئے اور چو نہ ہب صرف ایک قتم کے حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کی مالے کے لئے اور پشتوں کے حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کی حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کی حالات کی حالات کی حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کی حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کی حالات کے لئے اور پشتوں کے حالات کی حالات کی حالات کی حالات کی حالات کی حالات کے لئے اور پشتوں کی حالات کی حالات

سکے اور وہ اس کا دائی راہنماہو سکے۔·

مفید ہے۔ وہ دو سری قتم کے حالات کے لئے مفید نہیں ہوتا۔ بعض مذاہب ایسے ہیں جو گذشتہ ذائد میں خاص حالات کے ماتحت نمایت کامیاب ثابت ہوئے۔ لیکن جب وہ حالات بدل گئے اور زمانہ نے بلٹا کھایا تو وہ نداہب نئے حالات اور خیالات کے سامنے قائم نہ رہ سکے۔ پس مابعد کے زمانہ اور پشت کے لئے وہ نداہب کسی کام کے نہ رہے۔ جس طرح پرانے سالوں کی جنتریاں بے کار ہوتی ہیں۔ بقول شخصے ع

کہ تقویم پارینہ نہ آید بکار اس اس اس طرح یہ نہ ہوار اس اس طرح یہ نہ اہب بھی بے سود ہو جاتے ہیں اور پرانے زمانہ کی داستانوں سے زیادہ وقعت نہیں رکھتے۔ دور حاضر کے لئے ان کا وجود اگر ضرر رسال نہیں ہو تا تو کم از کم عدم وجود کے برابر ہو تا ہے۔

پی لازم ہے کہ عالمگیر ندہب کے اصول ایسے ہوں جو یہ صلاحیت رکھتے ہوں۔ کہ ہر ملک 'قوم 'نسل 'اور زمانہ پر حاوی ہو سکیں 'کی ملک یا قوم یا زمانہ کے لئے اس ندہب کے اصول دقیانوی 'بوسیدہ یا فرسودہ خیال نہ کیے جائیں۔ مثلاً اگر کوئی ندہب ایسا ہے جو درجہ بندی یا ذات پات یا مناقشت جنگ و جدل 'عداوت وغیرہ کی تعلیم دیتا ہے۔ تو یہ ممکن ہو سکتا ہے کہ وہ کی ایک ملک و قوم کے خاص حالات کے اندر کسی خاص زمانہ میں کامیاب ثابت ہوا ہو۔ لیکن ایسا ندہب دگیر قوموں 'نسلوں اور زمانوں کے لئے ہرگز راہنما کاکام نہیں دے سکتا۔ یا اگر کوئی ندہب ایسا ہے۔ جس میں بچوں 'عور توں غلاموں 'مظلوموں وغیرہ سے بدسلو کی روا رکھی گئی ہے تو ایسے ندہب کے اصول کسی خاص پشت یا زمانہ یا ملک پر ہی حاوی ہوگئے ہیں۔ ان میں یہ الجیت ہرگز نہیں کہ اقوام عالم اور کل زنیا کے ممالک دازمنہ پر حاوی ہوں 'کوئی ندہب عالمگیر نہیں ہو سکتا تاوفت یہ کہ اس کے اصول اپنے اندر اقوام و ممالک پر حاوی ہوں 'موٹ کی صلاحیت نہ رکھیں۔

ا۔ پسلازم ہے کہ عالمگیر ذہب کے اصول نہ صرف زمانہ ماضی کے لئے کسی خاص قوم یا پشت یا ملک یا زمانہ کے صبح رہبررہ چکے ہوں۔ بلکہ یہ بھی ضروری امرہے کہ ان

<sup>🛭</sup> گذشته تواریخ دیمنے کو کار آید ہوتی ہیں (مجیب)

اصولوں کا اطلاق دور حاضرہ کے تمام ممالک و قبائل و اقوام پر ہوسکے۔ موجودہ صدی میں اور گذشتہ صدی میں جو تبدیلیاں وقوع پذیر ہوئی ہیں۔ وہ سب پر عیاں ہیں اور ارباب دانش سے یہ مخفی نہیں کہ موجودہ پشت ندہب کے اصول کو اس کئتہ نظر سے نہیں دیمتی جس سے اسکے آباؤ اجداد دیکھتے تھے۔ عالمگیر کی نہیں کے لئے لازم ہے۔ کہ اس کے اصول دور حاضرہ کے لوگوں کی اس طرح کامیابی کی ساتھ راہنمائی کرنے میں کہ اس کے اصول دور حاضرہ کے لوگوں کی اس طرح کامیابی کی ساتھ راہنمائی کرنے میں کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں جس طرح کسی گذشتہ پشت کے لوگوں کی راہنمائی کرنے میں کامیاب ہوئے تھے۔ اگر ان اصولوں میں یہ المیت موجود نہیں تو وہ اصول عالمگیر نہیں ہو سکتے وی کا اس بنا پر دوہ نہ ب عالمگیر ہونے کا اس بنا پر دعویٰ کرے کہ کسی گذشتہ زمانہ میں وہ کسی ملک یا قوم کے مسائل کی گھیاں سلجھانے میں دعویٰ کرے کہ کسی گذشتہ زمانہ میں وہ کسی ملک یا قوم کے مسائل کی گھیاں سلجھانے میں اگر کوئی نہ بب محفن اپنی قدامت کی وجہ کا کوئی دھرم محض سناتی ہونے کی بنا پر عالمگیر نہیں ہو سکتا۔ لاندا کوئی نہ بب محفن اپنی قدامت کی وجہ سے یا کوئی دھرم محض سناتی ہونے کی بنا پر عالمگیر نہیں ہو سکتا۔ تاوقتیکہ وہ یہ فابت نہ کر سکے کہ اس کے قدیم یا سناتی اصول دور حاضرہ کے تمام ممالک و اقوام کے مختف مسائل کو کامیابی کے ساتھ حل کرنے کی ابلیت رکھتے ہیں۔

۳- عالمگیر فدہب کے لئے یہ لازم ہے کہ نہ صرف اس کے اصول زمانہ گذشتہ اور دور حاضرہ کے ممالک و اقوام کے راہنما ہو سکیں۔ بلکہ مستقبل زمانہ کے تمام ممالک و اقوام وازمنہ کے لئے بھی وہ مشعل ہدایت ہو سکیں۔ یہ اشد ضروری امرہ کہ عالمگیر فدہب کے اصول نہ صرف نوع اِنسانی کی گذشتہ دوڑ میں کام آئے ہوں یا موجودہ ترقی کی منزلوں میں کام آسکتے ہوں۔ بلکہ یہ زیادہ ضروری ہے کہ آئندہ زمانہ میں بھی جوں جوں نسل اِنسانی ترقی کرتی جائے یہ اصول اس کی ترقی کی راہ کو اپنے نور سے روشن کرتے جائیں تاکہ نسل اِنسانی روز بروز ترقی پذیر ہوکر کائل ہوتی جائے۔ اور خالق کے کرتے جائیں تاکہ نسل اِنسانی روز بروز ترقی پذیر ہوکر کائل ہوتی جائے۔ اور خالق کے

<sup>🛭</sup> قار کین اپاد ری صاحب کی طول کلای ہے تھبرائے نمیں بلکه دیکھتے جائے (مجیب)

اس ارادہ کو پورا کرسکے۔ جس کے واسطے خدا نے اِنسان کو پیدا کیا ہے۔ اِنسان کا خلق ہونا اور نوع اِنسانی کا وجودیہ ثابت کرتاہے کہ ازل سے خدانے کسی خاص مقصد کو مد نظرر کھ کر اِنسان کو پیدا کیا تھا۔ عالمگیر ند جب کاب کام ہے کہ اس منشائے اِلی کو پورا کرے اور نوع اِنسانی کو اس کی ترقی کی مختلف منازل میں الیی شاہراہ پر چلائے۔ جس پر چل کروہ خدا کے ازلی مقصد کو پورا کرے۔ پس لازم ہے کہ عالمگیر مذہب نہ صرف نوع اِنسانی کے ابتدائی مرحلوں میں اس کاساتھ دے اور زمانہ گذشتہ میں اس کاصیح رہنما رہا ہو بلکہ بیہ بھی ضروری ہے کہ دورہ حاضرہ میں اور آئندہ زمانوں میں بھی کل إنسان اس مذہب کے ذریعہ اپنی نوع کی ترقی کی آخری منزلوں کو طے کرکے خدا کے ا ذلی ارادہ کو یورا کر سکیں-اگر کوئی ندہب نوع اِنسانی کے تمام منزلوں میں اس کا ساتھ نہیں دے سکتا تو وہ مذہب یقینا عالمگیر ہونے کی صلاحیت نہیں رکھتا- بالفاظ دیگر جو فد ب زمانہ ماضی میں ہی نوع إنسانی كے كام آيا ہويا صرف دور حاضرہ كے ساسى يا معاشرتی مسائل کو عارضی طور پر ہی حل کر سکے۔ لیکن زمانہ مستقبل میں نوع إنسانی کی ترقی کی آخری منزلول میں اس کا ہادی اور راہ نمانہ ہو سکے وہ ندہب کسی صورت میں عالمگیری ذہب نہیں ہو سکتا- ایبا ذہب تاریخ کے صفول میں اپنے لئے جگہ حاصل کرلے گا۔ کیونکہ نوع اِنسانی کی تاریخ میں وہ کسی زمانہ میں اِنسان کے کام آیا تھا۔ کین چونکہ وہ آئندہ زمانہ میں اِنسان کا ساتھ نہیں دے سکتا کوئی ایسا زمانہ آئے گا جب وہ زندہ مذہب نہیں رہے گا- بلکہ مردہ زمانہ کے ساتھ ہی وہ مذہب بھی مردہ ہو جائے گا- عالمگیرند ہب وہ ہے جس پر نوع اِنسانی کی بقا کا انحصار ہو اور آئندہ زمانہ میں نجمی اس پر بنی نوع اِنسان کادار و مدار ہو تا که کل ممالک و اقوام کی آئندہ نسلیں اس کی راہنمائی کے ماتحت اپنی ہستی کے تمام مراحل کو طے کرکے منشائے اللی کو پورا کر

(میحیت کی عالمگیری ص ۹ ۱۶۲)

قار ئین کرام! عبارت مرقومہ کو بغور ملاحظہ فرمایئے کہ کس قدر حشو زوا کد سے پر ہے۔ سارا مضمون چند سطروں کا ہے۔ جس کے لئے انہوں نے اپنی کتاب کے قریباً آٹھ صفحے پر کیے ہیں باوجود میکہ ہم نے منقولہ عبارت سے کچھ حذف بھی کر دیا ہے تاہم یہ اتن لمبی ہے کہ ملال خاطر کی موجب ہورہی ہے۔

پادری صاحب کی مثال: <sub>ا</sub>نجیل بوحنا کے اخیر میں تکھاہے کہ

اور بھی بہت سے کام ہیں جو یہوع نے کئے ہیں اگر وہ جدا جدا لکھے جاتے تو میں سمجھتا ہوں کہ جو کتابیں لکھی جاتیں ان کے لئے وُنیامیں گنجائش نہ ہوتی'

(يو حنا آخري فقرات)

ہم نے جب بھی اس عبارت کو پڑھا اس کامطلب ہماری سمجھ میں نہ آیا- ہم یہ بھی نہ کمہ سکتے تھے کہ یہ شاعرانہ مبالغہ ہے- کیونکہ ایسے مبالغے شاعرلوگ کیا کرتے ہیں- مرزا غالب مرحوم کہتے ہیں- ۔۔

> میں نے روکا رات غالب کو وگرنہ دیکھتے اس کی بیل گربیہ میں گردوں کف سیلاب تھا

لیکن ہم یوحنا کی عبارت نہ کورہ کو مبالغہ پر محمول نہ کرسکتے تھے کیونکہ الهامی نوشتوں میں ایسے مبالغے نہیں ہوا کرتے- پادری برکت اللہ کی تصنیفات دیکھ کر ہمارا استعجاب دور ہوگیا- ہم سمجھ گئے کہ مقدس یوحنا کے زمانہ میں بھی موصوف جیسے لوگ ہوں گے- جو اگر حضرت مسیح کی عمرکے چند سالہ واقعات لکھنے بیٹھتے تو واقعی اس قدر زیادہ تعداد میں کتابیں کھی

جاتیں کہ بقول مقدس یو حناروئے زمین پر نہ ساسکتیں۔ پچ ہے ہ

کے تو حشر میں لے لوں زباں ناصح کی عجیب چیز ہے یہ طول ماما کے لئے

نوث: پادری صاحب موصوف کی تقنیفات میں ہم نے جس بات کی کی دیکھی ہے وہ قوت استد لالیہ ہے۔ ہج تو یہ ہے کہ یہ قوت اگر کسی میں ہو بھی ایسے بدی المطان دعویٰ الوہیت إنسان کو کمال تک ثابت کر سکتا ہے ' دو اور دو کو پانچ ثابت کرنے کے لئے قوت استدلالیہ کام نہیں دے عتی۔ ہال شاعرانہ طریق پر کوئی ہخص اپنا خیال ظاہر کردے تو الگ بات ہے۔ جس کی مثال یہ ہے کہ

حکمائے بونان اور متکلمین اِسلام میں جزء لا تیجزی 🗨 کی تقسیم پر بڑی بسیط بحثیں

#### 

ہوئیں ہرایک فریق نے اپناا پنا زور دکھایا۔ گرایک شاعرنے آسانی سے جزولا تیجزی کو تقسیم کرکے دکھادیا چنانچہ وہ کہتاہے۔

> تقیم جزء لا تیجزی کی ہوگئی سوأ خن جوان کے دبن سے نکل کیا

ہندوستان میں پادری فنڈر سے لے کر آج تک جتنے عیسائی مصنفین گزرے ہیں کم و بیش سب کی تصنیفات ہم نے دیکھی ہیں۔ مگرجو طریقہ تصنیف پادری برکت اللہ صاحب نے اختیار کیا ہے وہ کسی اور پادری کی تصنیف میں نہیں ملتا- حالانکہ نہ ہی عقیدہ کے لحاظ سے وہ بھی غلطی پر ہیں۔ پادری صفدر علی ہوں یا مسٹرا کبر میسے 'پادری فنڈر ہوں یا پادری عماد الدین وغیرہ یہ سب اپنے اپنے طریق پر لکھنے والے تھے۔ مگر پادری برکت اللہ کا طرز تحریر ان سب سے نرالا ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ ان کے الفاظ بامعنی ہوتے تھے مگران کے الفاظ کے معانی کھوج لگانے سے بھی نہیں ملتے۔ بچ ہے۔

ہوا تھا کبھی سر تلم قاصدوں کا بیہ تیرے زمانہ میں دستور دیکھا خادم دین اللہ

ابوالوفاء ثناءالله كفاالله امرت سرى صفر ۲۰۰۱ه مارچ ۱۹۲۱ء

ستطمین کانہ ہب ہے کہ پیدا نش عالم اجزائے لا متجزی ہے ہوئی ہے - جزء لا متجزی اس چھوٹی ی چیز کو کہتے ہیں جو کٹ نہ سکے حکمائے یو نان اس کے وجو دے اِ لکا ری ہیں - بسر حال میہ مسئلہ ان دونوں گرو ہوں میں متنا زیر ہے -

### تمهيد

پادری برکت اللہ صاحب نے اپنی تصنیفات میں بہت ہی باتوں کا اخفا کیا ہے۔ جو بحیثیت اہل ند بہب ہونے کے ان کو زیبا نہ تھا۔ دنیاوی عدالتوں میں فریقین کے اس فعل کو مستحن سمجھا جاتا ہے مگر ند ہی مناظرات میں جو خدا کی عدالت میں پیش ہوتے ہیں۔ واقعات صحیحہ کا اخفا کسی طرح جائز نہیں۔ اسی بنیاوی پھر کی طرف راہنمائی کرنے کو خدا نے ہدایت فرمائی ہے۔"وَلاَ نُجَادِلُوْا اَهْلَ الْکِتَابِ اِلاَّ بِالَّتِیْ هِیَ اَحْسَنُ" (پ۲۱:۵۱)

اہل کتاب کے ساتھ بہترین طریق سے مناظرہ کیا کرو۔

اخفائے حق اور واقعات کو چھپانا کوئی احسن طریق نہیں ہے۔ پادری صاحب نے جن جن واقعات کو چھپایا ہے۔ موقع ہم ان کو ظاہر کرتے جائیں گے۔ یہاں بطور تمید ایک امر کااظمار کرتے ہیں۔ جو بیہ ہے کہ۔

موسوی شریعت عیسائی ند بہب میں واجب العل ہے۔ اس کے علاوہ عیسائی ند بب میں شرائع کی کوئی کتاب نہیں ہے۔ حضرت مسیح کا قول انجیل میں مرقوم ہے۔ آپ فرماتے ہیں۔

"بید نہ سمجھو کہ میں تورات یا نہوں کی کتابوں کو منسوخ کرنے آیا ہوں۔ منسوخ کرنے نہیں بلکہ پوراکرنے آیا ہوں۔ کیونکہ میں تُم سے بچ کتا ہوں کہ جب تک آسان اور زمین مُل نہ جا کیں ایک نقطہ یا ایک شوشہ تورات سے ہرگزنہ شلے گا۔ جب تک سب پچھ پورانہ ہوجائے ، پس جو کوئی ان چھوٹے سے چھوٹے حکموں میں سے بھی کی کو تو ڑے گا اور کی آدمیوں کو سطحائے گا۔ وہ آسان کی بادشاہت میں سب سے چھوٹا کہلائے گا"۔۔ (متی باب ۵ نقرہ ۱۹۲۵) مجیب: یہ مسیحی ارشاد ایک اصل الاصول و بنیادی پھر ہے ، کسی مسیحی مصنف کے کلام کی صحت جا تیجنے کے لئے موسوی تورات یا نمیوں کے صحیفوں کی شمادت ضروری ہے پادری صاحب خو دبھی اس بنیادی اصول کو مسلم کرتے ہیں۔ چنانچہ آپ کے الفاظ اس بارے میں سے ہیں۔

بائیبل شریف کی عالمگیری:

صدیوں سے ہزاروں ملکوں اور قوموں کے کرو ڈوں
مدیوں سے ہزاروں ملکوں اور قوموں کے کرو ڈوں
افراد کے نزدیک آج بھی ولیی ہی وقعت کے قابل ہے۔ جیسی وہ اس زمانہ میں تھی۔ جب وہ
تحریر میں آئی۔ حق تو یہ ہے کہ جوں جوں زمانہ گزر تا جاتا ہے۔ یہ کتاب زیادہ قابل احترام خیال
کی جاتی ہے۔ اقوام عالم گھاس کی طرح مرجھا جاتی ہیں اور دُنیا کی ہشتیں اور نسلیس پھول کی
طرح کملا جاتی ہیں۔ لیکن ہمارے خدا کا کلام ابد تک قائم ہے۔"(مسجیت کی عالمگیری ص کا)

آپ(میمے) کی تعلیم میں اور عهد عتیق کی تعلیم میں در حقیقت کوئی نسبت ہے نہیں آپ صاحب اِختیار کی طرح فرماتے تھے۔

"تم س چکے ہو کہ اگلوں سے کہا گیا---- لیکن میں تم ہے کہتا ہوں-" آپ(مسیح) کے خیالات یہودیت کی عین ضد تھے (مسیحیت کی عالمگیری ۵۴)

اس اقتباس سے ظاہر ہے کہ پادری صاحب میتی تعلیم کو یہودی تعلیم کی خالف بیا ہے کہ چند صفحات آگے چل کر پھراس بات کو بھول جاتے ہیں اور اس بھول میں آپ لکھتے ہیں۔ یودیت کی پخیل ہے۔

(رساله مسحیت کی عالمگیری ص۷۸)

کوئی طالب علم جس نے عربی میں منطق یا کالج میں لاجک پڑھی ہو- ہمیں بتائے کہ ایک ضد دو سری ضد کی بخیل ہو عتی ہے۔ سیاہ اور سفید رنگ یا سبز اور سرخ رنگ ایک دو سرے کی شخیل کرتے ہیں یا فناکرتے ہیں؟ سفید کی شخیل کرتے ہیں یا فناکرتے ہیں؟ سفید کی شخیل ہوگی یا فناہو جائے گا-پادری صاحب کے کپڑے پر سیاہ رنگ چڑھایا جائے توسفیدکی شخیل ہوگی یا فناہو جائے گا-پادری صاحب کے

با بمبل حضرت مو کا او رعیسی کے صحف کے علاوہ تمام انبیائے بنی اسرائیل کے محیفوں پر
 مشتل ہے انجیل کو عهد نامہ جدید او رپلے محنیوں کو عهد نامہ قدیم کماجا تاہے (میب)

#### 2 اسلام اور مسیحیت

ایسے دُعادی من کربے ساختہ ہمارے منہ سے نکل جاتا ہے۔ ب ہوا تھا بھی سرقلم قاصدوں کا بیہ تیرے زمانہ میں دستور دیکھا



اسلام اور مسیحیت

باب اول

## تشریح القرآن بحواب وضیمان

## توضيح البيان

سب سے پہلے ہمارے زیر نظروہ رسالہ ہے۔ جس کا نام آپ نے توضیح البیان فی اصول القرآن رکھا ہے اس میں آپ نے جو امر ثابت کرنے کی کوشش کی ہے یا برعم خود عابت کردیا ہے۔ وہ اس عبارت سے ظاہرہے جو بالفاظ ذیل اس رسالہ کے سرورق پر مرقوم

"إسلام كے اصول ميں عالمكير ہونے كى صلاحيت نسيں ہے-"

کیوں نہیں؟اس کی تفصیل اس رسالہ میں بتلائی گئی ہے۔

چونکہ یہ لازی امرہ کہ آپ جس چیزی اِسلام سے نفی کریں۔ پہلے اس کی تعریف بتائیں ایسا کرنا آپ کا فرض تھا۔ اس لئے آپ نے اس فرض کو اچھی طرح ادا کیا ہے۔ چنانچہ آپ کے الفاظ یہ ہیں۔

''عالمگیر ذہب کی لازی شرط میہ ہے کہ اس کے اصول وُنیا کے کل ممالک اور اقوام پر حاوی ہو سمیس- اور اس کا پیغام یہ اہلیت رکھتا ہو کہ زمان و مکان کی قیود سے آزاد ہو اور کس خاص قوم یا زبان یا ملک سے متعلق نہ ہو تا کہ ہر قوم اور ملک اور زمانہ کے افراد اپنے خاص حالات پر اس کا اطلاق کرکے اس کی تقیل کر سمیس۔''۔۔۔(توضیح البیان ص ۱۵) عالگیرند ہب کی یہ تعریف ہمیں بھی مسلم ہے اور آئندہ بھی مسلم رہے گی محراس - کے ساتھ ہی ہم آپ کا یہ قول بھی منضم کرتے ہیں کہ

"جس ندجب کے اصولوں میں به صلاحیت نہیں کہ وہ ہرملک ، قوم ، زمانہ اور نسل کے لوگوں ر حادی ہو سکیں وہ ندہب صرف ایک قوم یا ملک یا زمانہ یا پشت کے لئے ہی مفید ہو سکتا ہے۔"---(میسجیت کی عالمگیری ص ۱۲)

اس کے ساتھ ہی آپ کا یہ فقرہ بھی ملاتے ہیں کہ-

"عالمگیرند ہب کے لئے پہلی شرط ہے ہے کہ اس میں ذات اِلیٰ کی نسبت ایس تعلیم ہو جس کے سامنے ہرملک ، قوم ، نسل اور زمانہ کے سرتشلیم خم ہو جائیں۔ " --- (حوالہ مذکور)

اظمار تعجب: پادری برکت اللہ کے نام کے ساتھ ایم- اے کی ڈگری لکھی ہوئی ہے۔ جس سے معلوم ہو تاہے کہ آپ ذی علم صاحب قلم ہیں۔ آپ نے عربی میں منطق نہ پڑھی ہو تو اگریزی میں لاجک ضرور پڑھی ہوگی- اس لحاظ سے میں آپ کا ایک فقرہ نقل کرتا ہوں۔ جو اس سے پہلے طول کلامی کی مثال میں بھی آچکاہے۔ وہ یہ ہے کہ

" پہلی شرط کا لازی نتیجہ یہ ہے کہ عالمگیر ذہب کے اصول عالمگیر ہوں۔ کوئی ندہب عالمگیر

کہلانے کامستحق نہیں ہو سکتاجس کے اصول عالمگیرنہ ہوں۔"

منطق کی ہر چھوٹی بڑی کتاب میں یہ مسلہ ندکور ہے کہ کسی چیزی تعریف (ڈیفی مجیب: مین دوری نهیں ہونی چاہئے- دوری تعریف اس کو کہتے ہیں- جس میں معرف یا

اس کا کوئی جزء یا اس سے مشتق کوئی لفظ تعریفی الفاظ میں تمرر آجائے۔ جیسے اِنسان کی تعریف یوں کریں اِنسان وہ ہے۔ جس میں اِنسانیت ہو- یا حیوان کی تعریف میں کہیں کہ حیوان وہ ہے جس میں حیوا نبیت یائی جائے۔

پادری صاحب کے ذرکورہ فقرہ میں بد دوری تعریف صراحتہ پائی جاتی ہے۔ ایسے علم کے حق میں اہل منطق کماکرتے ہیں۔

تو آشنائے حقیقت نہ خطا ایں جا است

اصول مناظرہ کے متعلق چاہئے تو یہ تھا کہ پادری صاحب ن کتاب کے عنوان کو ملحوظ رکھ کر صرف اصول قرآن پر بحث کرکے اس جامع تعریف کے لحاظ سے ان کا کم درجہ ہونا ثابت کرتے ، مگر آپ نے جو پچھ کیا ہے وہ نہ صرف علم مناظرہ کے خلاف ہے۔ بلکہ موجو دہ عدالتوں میں مروجہ طریق گفتگو کے بھی مخالف ہے۔

ایک شخص دعوی کرتاہے کہ میرا فلاں مقروض اس حد تک پہنچ گیاہے عدالتی مثال:

کہ اس کو دیوالیہ قرار دیا جائے۔ عدالت کہتی ہے کہ اس کا ثبوت کیاہے؟ توجواب میں شخص نہ کور کہتاہے کہ میری دکان خوب چلتی ہے اور میرے باپ دادا کا کارخانہ بڑا بارونق ہے۔

قار کین انساف سے بتاکیں کہ عدالت اس جواب پر توجہ کرے گی؟ اس کے مطابق پادری صاحب کی تفریح نے! آپ عالمگیرند مب کی تعریف بتاکر لکھتے ہیں کہ

"ہم نے اپنی کتاب میحیت کی عالمگیری کے باب دوم میں یہ ثابت کیا ہے کہ میحیت کی تعلیم کی اساس خدا کی محبت اور ابوت اور إنسانی اخوت اور مساوات ہیں۔ اس حقیقت سے کسی صاحب عقل کو اِنکار کی مجال نہیں۔ یہ ظاہر ہے کہ میحیت کے یہ اصول اعلیٰ ترین ہیں اور زمان و مکان کی قیود سے آزاد ہیں۔ للذا ہر زمانہ میں ہر ملک اور قوم کے افراد اس پر عمل کرسکتے ہیں۔ " ۔۔۔۔ (توضیح المیان ص ۱۵٬۱۵)

قار کین ذرا غور کریں کہ مسیحی ذہب کی عالمگیری کا ثبوت دینے کے لئے یہ کتاب نہیں کھی گئ بلکہ قرآن مجید کی تعلیم سے عالمگیری کی نفی کرنے کے لئے لکھی گئی ہے۔ پھر شروع ہی میں مسیحیت کاذکر کیوں کیاہے۔

اس اقتباس میں آپ نے جو اپنی کتاب مسیحیت کی عالمگیری کا ذکر کیا ہے ہم بھی نوٹ:

آگے چل کرباب دوم میں اس کتاب کا ذکر کریں گے- انشاء اللہ تعالیٰ۔

اس کے بعد اسلام کے متعلق آپ لکھتے ہیں-

"اسلام میں خدا کے نانوے نام ہیں- لیکن ان نانوے ناموں میں "آب" یعنی باپ کا نام موجود نہیں اور نہ اس لفظ کا لطیف اور پاکیزہ منہوم کی اور نام سے قرآن میں موجود ہے-خدا کے تصور "اب" یا"رب" ایک دو سرے سے جدا ہیں- پہلا تصور کلمت اللہ کا ہے- دو سرا اسلامی تصور ہے جو اِسلام کی طبیعت 'اور اصول اور شیوہ کا مظرہے- یمی تصور اِسلام کے عالمگیر ذہب ہونے کے مانع ہے۔ رب کا تصور إسلام کی ردح ردال ہے ادر آخضرت نے دیدہ و دانت اس کو "باپ" ہونے کا تصور دیدہ و دانت اس کو "باپ" ہونے کا تصور لوگوں کے دلوں سے نکل جائے۔۔۔۔(ص ۱۲)

بالکل صحح فرمایا ہے آب کے معنی باپ کے ہیں۔ باپ کے لفظ کی تشریح کی محبیب:

صرورت نہیں۔ آب کے معنی میں دو بلکہ تین مفہوم داخل ہیں۔ مثلاً اگر زید کسی کا آب ہے تواس کا تصور تین مفہوموں پر مشتمل ہوگا۔

- ۱- زید کی ذات (بحثیت ذواصنافت)
  - ۲- زید کی بیوی-
  - ۳- وه ولدجس كازيد باب --

جب تک کی مخص کی اُبَوَّت میں ان تین مفہوموں کا تصور نہ ہو وہ کی کا آب نہیں کہلا سکتا۔ آپ نے سی فرمایا ہے کہ آنخضرت نے بلکہ خدا نے "آب" کے تصور سے ہٹانے کے لئے رب کالفظ استعال کیا۔ کیا آپ کے خیال میں اِسلام نے اب کالفظ بلاوجہ ترک کیا؟ بلاوجہ نہیں بلکہ اس کی دلیل ایسی بتائی جو "اب" کہنے والوں کے خیالی قلعے پر بم کاساالر کرگئ۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔

اَنّٰى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌّ وَلَمْ تَكُنْ لَّهُ صَاحِبَةٌ

ر خدا کی اولاد کیسے ہوگی اس کی تو بیوی ہی نہیں)

کیسی فلسفیانہ اور دقیق دلیل ہے اس کی مثال یہ ہے کہ ٹرائیسائیکل (تین پہیوں والا سائیکل) کا ایک پہیہ ٹوٹ جائے یا توڑ دیا جائے تو دو سرے دو پہنے خود بخود بے کار ہو جائس گے۔

ازالہ شبہ:

معنی میں "آب" نہیں جانے" جن معنی کے لحاظ سے آب کے اندر تین مفہوم دا کو ان معنی میں "آب" نہیں جانے" جن معنی کے لحاظ سے آب کے اندر تین مفہوم داخل ہیں تو جواب سے کہ وہ کوئسی ضرورت داعی ہے کہ آپ آب کا لفظ استعال کریں جو موہم غلطی ہے اور رب کالفظ چھوڑ دیں جو بالکل صاف ہے۔ اب کالفظ صرف موہم غلطی ہی نہیں۔ بلکہ عیمائیوں کے ایک بڑے گروہ کو غلطی میں ڈال چکا ہے۔ بادری علی بخش

اسلام اور مسیحیت

29

صاحب لکھتے ہیں کہ۔

"بعض مسیوں نے مریم کو ملکہ آسانی اور خدا کی جورو کماہے" (معاذ اللہ!) تنہ میں میں ماریخہ

(تفيير مصنفه پادري على بخش صاحب جلد اول ص ١٣٣٧)

پادری سلطان محمد خال کا جنہوں نے رب اور "اب" کے معنی بتاکر خدا بھلا کرے: پادری برکت اللہ کی غلطی کی اصلاح کردی- چنانچہ آپ لکھتے ہیں کہ

"خداكوباب كين كايد مطلب ب كه جارا خالق الك اور بروردگار ب- وه تمام كائتات كا

حقیق بادشاه اور فرمانروا ب- ("اخوت" لامور بابت وسمبره ۲۴ ص ۲۴۳)

اب کے معنی کی یہ تشریح الی ہے جو فیصلہ کن ہے۔ مگرچو نکہ ہرایک محض کا مجیب:

حبیب:

دماغ اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا۔ جہاں تک پادری سلطان محمد خال کا پہنچا ہے۔

اس بنا پر ''اب'' کے لفظ سے غلطی لگ جانا ممکن ہے۔ بلکہ واقعہ ہے۔ اس لئے اِسلام نے اس لفظ (رب) کے استعمال سے مسلمانوں کو منع کر دیا۔ پس پادری برکت اللہ کا یہ کہنا بالکل صبح ہے کہ۔

آنخضرت نے دیدہ دانستہ اس لفظ رب کو باپ (آب) کے تصور کی بجائے قائم کیا۔ پس اِسلام آپ کے الزام کاالتزام کر تا ہوا کہتا ہے۔ ہ مجھ میں ایک عیب بڑا ہے کہ وفادار ہوں میں

مزید برآن و نیا کے کسی ملک میں چلے جائے ان کی زبان کااستعال دیکھئے کہ وہ خدا کو آب (باپ) کتے ہیں یارب (پروردگار) کتے ہیں۔ اس تحقیق کے بعد آپ کو یقینا معلوم ہو جائے گا کہ ونیا کی اکثر آبادی خدا کو رب کمنا پند کرتی ہے اور یمی اس کے عالمگیر ہونے کا شمعت سرد

#### دو سرا إعتراض: آپ لِکھتے ہیں۔

''اسلام کااللہ جی القیوم' قادر مطلق' قہار اور جبار ہے۔ اس کااور خلق کا باہمی تعلق خود مختار سلطان اور رعیت' آ قا اور غلام کا تعلق ہے۔ خدا اور اس کی مخلوق میں باپ اور بیٹے کا تعلق نہیں۔ اگر اللہ مہریان' غفار اور الرحمٰن الرحیم ہے تو اپنی پدرانہ شفقت اور ازلی محبت کی وجہ سے نہیں بلکہ خروانہ عنایات کی وجہ ہے ہے۔ اگر آ قا چاہے تو اپنے غلام کو معاف کرے اگر چاہے تو سزا دے۔ سب کچھ اللہ کی مطلق العنان مرضی پر موقوف ہے۔ جس کو چاہے معاف کرے۔ جس کو چاہے عذاب دے۔ (بقرہ آیت ۲۸۳ کآل عمران ۲۵ °۳۵ ماکدہ ۴۳ وغیرہ) توضیح البیان ص ۲۱ '۱۷)

آپ نے پدرانہ شفقت کو خدائی ربوبیت سے بالاتر سمجھا ہے یہ غلط ہے حقیقت مجیب:

مجیب:

یہ ہے کہ پدرانہ شفقت رب کی غیر محدود شفقت میں سے شمہ بھر ہے اور وہ بھی اس کی دی ہوئی- دیکھئے چیخ سعدی جیسامعلم اخلاق دونوں شفقتوں کامقابلہ کرتا ہوا لکھتا ہے-

اگر بایدر جنگ جوید کے پدر بے گماں محثم محمرہ بے و لیکن خداوند بالا و بہت ،عصیاں در رزق برکس نہ بت اس اعتراض کا دو سراحصہ آپ کے الفاظ میں بیہے۔

"قرآن کا اللہ ایک قادر مطلق سلطان ہے جو ایک ذمہ دار ہتی نہیں بلکہ اللہ جو چاہے تھم دے - " (مائدہ آیت) النذا قربانیوں کے وسیلہ سے اس کو خوش کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ لیکن مسیحیت کا خدا محبت کا خدا ہے۔ "وہ گنابگار کی موت نہیں چاہتا۔" بلکہ یہ چاہتا ہے کہ گنابگار اس کی جانب رجوع کرے و بلوکی مامتا اس بات کی مقاضی ہے کہ ان کا نافر مان بیٹا ان کی جانب رجوع کرے اور اس بات کے لئے وہ ہر ممکن کوشش کرتے ہیں۔ اس طرح خدا کی محبت اس بات کی متقاضی ہے کہ وہ ہر ممکن طور سے گنابگاروں کو اپنی جانب لائے۔" ۔۔۔۔ (یو حنا ۱۹:۱۳/ مئی ۱۸: ۱۳ ۔ مرقس ۲: کا و غیرہ) بندوں کے ساتھ خدا کی محبت کا ثبوت قرآن مجید کی آیات سے بکشرت ملتا ہے۔ بندوں کے ساتھ خدا کی محبت کا ثبوت قرآن مجید کی آیات سے بکشرت ملتا ہے۔

مجيب:

(۱) اِنَّ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَوَءُ وَفُ رَّحِيْمٌ ---- (پ۲: ع۱) رَبِّ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَوَءُ وَفُ رَّحِيْمٌ ---- (پ۲: ع۱) رَبِّ اللهِ تعالى لوگوں كے مال ير نمايت مهمان ہے-)

ر الله تعالی اوگوں کے حال پر مهران ہے مگر لوگ شکر نہیں کرتے)

(٣) وَإِنَّ رَّبَكَ لَذُوْا مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ - (پ١١:32) رتمارارب لوگوں كى خطاؤں كومعاف كرتاہے)

پس آپ کا بیہ فقرہ کہ اللہ تعالیٰ ذمہ دار ہستی نہیں بالکل غلط ہے۔ کیونکہ ذمہ دار ہستی اس بادشاہ کی ہوتی ہے جو عدل و انصاف کرے اور اپنی مرضی سے کسی کی حق تلفی نہ کرے قرآن مجیدنے اس اصول کو ملحوظ ر کھاہے۔ چنانچہ ارشاد ہے۔

إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَ إِنْ تَكُ حَسَنَةً يُّضَاعِفُهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَّدُنْهُ اَجْرًا عَظِيْمًا ---- (پ٥:٣٤)

ر الله تعالیٰ کسی پر ذرہ برابر ظلم نہیں کرتا۔ اگر کوئی نیکی ہو اس کو کئی علی ہو اس کو کئی علی ہو اس کو کئی علی منابر ماریتا ہے۔ اور اپنی طرف ہے بہت بڑا اجر دیتا ہے۔

ایساہی آپ کایہ فقرہ بھی غلط اور تعلیم انجیل کے سراسرخلاف ہے کہ "مسیحیت کاخدا محبت کاخدا ہے وہ گناہگار کی موت نہیں چاہتا۔۔۔۔(ص ۱۷) اگریہ بات صحیح ہے تواس مسیحی اِرشاد کے کیامعنی ہوں گے۔

"جو کوئی این بھائی کواحمق کے گادہ آگ کے جہنم کاسزا وار ہو گا-"

٢- جوبري خوابش سے كسى عورت ير نظر كرے گا- وہ جنم ميں ڈالا جائے گا-"----

(النجيل متى باب۵)

الله رے اتنی خفگی کہ احمق کمنایا (بغیرار تکاب فعل) محض بری نظرے دیکھنااتنا ہڑا گناہ قرار دیا گیاہے کہ گناہگار تا ابدیا مدت دراز تک جہنم کاسزاوار ٹھسرتاہے۔ اس کے ساتھ ہی آپ کا بیہ فقرہ بھی ملائے دیتا ہوں کہ

"میحیت کاخدا چاہتاہے کہ گناہگاراس کی طرف رجوع کرے۔"

مسیحی خدا کی محبت کی مثالیس تواوپر ند کور ہو چکی ہیں۔ اب اللہ کی محبت کی مثال بھی

خنے! ارشادہ۔ قُلْ یَا عِبَادِیَ الَّذِیْنَ اَسْرَفُوْا عَلٰیۤ اَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوْا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ اِنَّ اللَّهَ یَغْفِرُ اللَّانُوْبَ جَمِیْعًا اِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِیْمُ (پ۲۳: ۳۶) رَجِمَ میرے جن بندول نے اپ نفول پر ظلم کے ہیں۔ ان کو کہ دو کہ اللہ کی رحت سے نامید نہ ہو جاؤ۔ کیونکہ تماری ذراس انابت پر اللہ سب گناہ

## اسلام اور مسیحیت

یادری صاحب!: سیرے خدائی محبت اور وہ ہے خدائی غضب جس قدر سختی انجیل کے فدكوره فقرول ميں ہم نے دكھائى ہے- وہ استاد داغ مرحوم كے كلام ہے بھی پڑھ کرہے۔جو کہتے ہیں ۔

ایک ہی بات یہ داغ! تم ان سے بگر بیٹے ای کا نام الفت ہے۔ محبت اس کو کہتے ہیں پس آپ کاپیہ نتیجہ بیدا کرنا سرا سرغلط ہے کہ

دور حاضرہ کے لوگ صرف ایسے خدا کو ہی مان سکتے ہیں۔ جس کی ذات محبت ہے۔ پس إسلامی تصور موجودہ نسل کے لئے ناقص ہے۔ لیکن مسیحی تصور خداایک کامل تصور ہے۔ ----(ص ۱۸)

کیا خوب! انجیل کی نہ کورہ تعلیم سے چٹم پوشی کرکے تو ہم ایسا کمہ سکتے ہیں۔ مگر ا بحیلی تعلیم کی روشنی میں دیکھنے والا مسحبت کے خدا کو اس شعرے مخاطب کرے گا۔ ہ

> کیے لاکھوں ستم اس پیار میں بھی آپ نے ہم پر خدانخواستہ کر خشگیں ہوتے تو کیا کرتے اصول اخوت

یادری صاحب نے اس سرخی کے نیچے قرآن اور انجیل کی تعلیمات متعلقہ اخوت میں فرق بتاتے ہوئے لکھاہے کہ انجیل کی اخوت اِنسانی ہے اور قرآن کی اخوت اِسلامی ہے اس بارے میں آپ کے الفاظ یہ ہں۔

"ہم نے این کتاب "مسیحت کی عالمگیری" کے باب دوم میں اس موضوع پر مفصل بحث كرك ميہ بتلايا ہے كه انجيل جليل اخوت إنساني كاسبق ديتى ہے اور مساوات كى تعليم و تلقين كرتى ہے چونكہ خداكل بني نوع إنسان كاباب ہے- للذاسب بني آدم ايك دو سرے كے بھائي ہیں۔ کلمتہ اللہ نے تھم دیا کہ سب إنسان بلا امتیاز رنگ نسل فد بب ورجہ یا قوم وغیرہ ایک دوسرے سے اپ برابر محبت رکھیں۔" ---- (توضیح البیان ص ١٩)

اس بیان میں پادری صاحب نے قرآن اور انجیل دونوں کی مخالفت کی ہے۔
مجیب:
قرآن کی مخالفت تو آپ کو چندال مورد الزام نہیں بنا سکتی۔ کیونکہ آپ کی غرض بی ہیہ ہے۔ مگر انجیل کی مخالفت کرنے کی تو آپ کو کسی طرح اجازت نہیں ہے۔ سنے! قرآن مجید اخوت اِنسانی کا صرف قائل بی نہیں۔ بلکہ اس کی لم (دلیل) بھی بتاتا ہے۔ چنانچہ فرماتا ہے۔ پنائچہ فرماتا ہے۔ پنائچہ فرماتا ہے۔ پنائچہ فرماتا ہے۔ پنائچہ فرماتا ہے۔ پنائی النّا سُ اِنّا حَلَقُلُکُمْ مِنْ ذَکو وَ أَنْشٰی ۔۔۔۔ (پ۲۲: ع۱)

ی آٹی النّا سُ اِنّا حَلَقُلُکُمْ مِنْ ذَکو وَ أَنْشٰی ہے۔۔۔ (پ۲۲: ع۱)

مردوعورت سے پیداکیاہے۔

نیز اِرشادہے۔

وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَّنِسَآءً ---- (پ٣ : ٦٢)

این آدم وحواہے ہم نے بہت سے مرداور عور تیں پیدا کیں۔

رجم سباوگوں کے ساتھ خوش کلای سے پیش آیا کرو۔

اس سے بڑھ کر اِنسانی اخوت کا ثبوت اور کیا ہوگا۔ اس کے مقابلہ میں انجیل نے جن لفظوں میں غیرا سرائیل کو یاد کیا ہے ہم گمان نہیں کرتے کہ کوئی شریف اِنسان اسے اپنے حق میں سننے کا رواد ار ہو۔ ہم مجبور ہیں کہ پادری صاحب کے جواب میں اس کو نقل کریں۔ ورنہ ہمارا دِل اس سے کراہت محسوس کرتا ہے۔ کیونکہ وہ الفاظ مبارکہ ہمارے مخاطب پادری برکت اللہ صاحب اور ان کے ہمنو اوک کو بلکہ ہم کو شامل ہیں۔ پس سننے !

اک کنعانی عورت آئی اور کمباکہ اے خداوند (مسم ) مجھے پر رحم کر کہ میری بیٹی ایک دیو کے غلبہ سے بے حال ہے۔ اس نے جواب میں کمامیں اسرائیل (بی اسرائیل) کی تھوئی ہوئی بھیڑوں کے سوا اور کسی کے پاس نہیں بھیجا گیا۔ مناسب نہیں کہ لڑکوں کی روٹی لے کر کتوں کو دے اسلام اور مسيحيت

34

وير-"---(متى باب ۱۵ ورس ۲۱)

ایک دفعہ بھرسارا قرآن پڑھ جائے اوراپنے ساتھوں کو بھی گئے کہ

وہ بھی پڑھ جائمیں بھراس مضمون کی کوئی آیت ملے تو بتائے جس
میں آنخضرت کی قوم قریش کے سوا دو سری قوموں کو کتے کما گیا ہو-اگر باوجود تلاش بسیار کے
آپ لوگ کوئی ایسی آیت نہ پائمیں تو بھرانصاف کیجئے کہ آپ نے ذکورہ افتتاس میں جو کما ہے
وہ کمال تک واقعات کی روسے درست ہے- اور غور کریں کہ کمال تک آپ نے واقعات
کے اِخفاء سے کام لیا ہے- ب

ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی اس نمبر میں پادری صاحب نے قرآن کے جہادی تھم کو بڑی رنگ آمیزی سے کئ صفحوں میں بیان کیا ہے۔جس کالب لباب ان الفاظ میں آجاتا ہے۔

"ہر هخص اس امرکو تسلیم کرے گا کہ انجیل جلیل اور کلمت اللہ کے خطبات کی بنا پر کوئی مخص

لوگوں کولڑائی کیلئے ابھار نہیں سکتا۔ لیکن قرآن شریف میں خاص طور پر رسول عربی کو محم ملتا
ہے کہ "مسلمانوں کو لڑائی پر اُبھار اور کافروں اور منافقوں پر مخی کر۔" اور اُکو "یماں تک

قل کر کہ فتنہ یعنی غلبہ کفر جا تا رہے اور تمام دین اللہ کا ہو جائے۔" (توضیح البیان ص۲۲)

ہم شروع میں پادری صاحب کی شکایت کر آئے ہیں کہ آپ اختفائے واقعات کے

مجیب:

عادی ہیں۔ گر منصف مزاج لوگ نہ ہی مباحثات میں خاص کر اخفائے واقعات
کرنا جرم عظیم سجھتے ہیں اور تمہید میں ہم یہ بھی لکھ چکے ہیں کہ موسوی شریعت عیسائیوں کے
لئے واجب العل ہے۔ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ قرآن شریف میں مسئلہ جماد نہ صرف نہ کور ہے۔
لئے واجب العل ہے۔ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ قرآن شریف میں مسئلہ جماد نہ صرف نہ کور ہے۔

بلکہ واجب العل ہے اور ہمارا ایمان ہے کہ جہاد اِسلام کی روح روال ہے۔ جس کی بابت اِرشاد ہے۔ "ذروہ الاسلام الجهاد" لیکن جہاد کوئی ڈراؤنی چیز نہیں ہے۔ بلکہ ایک شائستہ اور مقدس جنگ کانام ہے۔ جس کاخلاصہ بیہ ہے کہ

وَ قَاتِلُوْا فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَكُمْ ---- (پ٢:٦٨) وَ قَاتِلُوْنَكُمْ بَيْنَ سَبِيْلِ اللَّهِ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَكُمْ ---- (پ٢:٦٨)

بتیجہ بیہ ہے کہ جولوگ تمهارا مقابلہ یا ایذا رسانی نہ کریں۔ تم بھی ان سے کوئی تعرض

#### اسلام اور مسيحيت

نہ کرو- اب سنئے ' تورات شریف کا حکم جو عیسائیوں کی مقدس کتاب شریعت ہے- جناب موسیٰ علیہ السلام کو حکم ہو تاہے-

"جبکہ خدادند تیرا خداتھے کواس سرزمین میں جس کا دارث تو ہونے جاتا ہے داخل کرلے اور تیرے آگے ہے ان بہت ی قوموں کو دفع کرے۔ لینی حتیوں اور جرجاسیوں اور امور ہوں اور کنوانیوں اور فرزیوں اور حویوں اور یوسیوں کو جو سات قومیں کہ بڑی اور قوی تھے ہیں۔ اور جب کہ خداوند تیرا خداانہ میں تیرے حوالے کرے تو تو انہیں مار ہوا اور حرم کیمیو۔ نہ تو ان سے کوئی عمد کریو اور نہ ان پر رحم کریو۔ نہ ان سے بیاہ کرتا۔ اس کے بیٹے کو اپنی بٹی نہ دیانہ اپنے بیٹے کو میری پیروی سے پھرائی شن نہ دیانہ اپنے بیٹے کے اس کی کوئی بٹی لیتا۔ کیو نکہ وہ تیرے بیٹے کو میری پیروی سے پھرائیں شک کا در تھے لیا کیک دہ اور معبودوں کی عبادت کریں۔ اور خداوند کا خصہ تھے پر بھڑے گا اور تھے لیا کیک ہوں کو ڈھادو۔ ان کے بتوں کو تو ٹر اسکے بیٹوں کو ڈھادو۔ ان کے بتوں کو تو ڈھادو۔ ان کے بتوں کو تو خداوند

قار کین! "حضرت مسے کی مصدقہ موسوی شریعت میں جس کو بادری صاحب نے مخفی رکھاہے۔ جہاد کے متعلق کس قدر جرو تعدی کا تھم موجود ہے۔ ایسا تھم یورپ کی گذشتہ اور موجودہ جنگ میں بھی کسی جابر سے جابر فاتح نے اپنے مفتوح کے حق میں جاری نہ کیا ہوگا۔ اللمان! کیسے سخت احکام ہیں کہ مارو اور ان کے معبودوں کو گرا دو' ان کے معبودوں کو گرا دو' ان کے باغوں کو اجاڑ دو۔ ان سے کسی فتم کا تعلق پیدا نہ کرو۔ " ہے

الامان! قهر إلهٰی تقا بیہ غصہ اس کا آج قاتل نے نہ اپنا پرایا دیکھا

میں حیرت زدہ ہوگیا: جب میں نے پادری صاحب کا یہ نقرہ دیکھا۔

'' انجیل جلیل اور کلمت اللہ کے خطبات کی بناپر کوئی مخص لوگوں کولڑائی کیلئے اُبھار نہیں سکتا۔ میں بیہ تو نہیں کہتا کہ پادری صاحب انجیل کی تعلیم بھول چکے ہیں۔ نہیں بلکہ وہی عادت مشمرہ اخفائے واقعات اپنااٹر دکھارہی ہے۔ سنئے!انجیل جلیل میں کلمتہ اللہ (المسیح) کا اِرشاد ہے۔ " بیہ مت سمجھو کہ میں زمین پر صلح کروانے آیا ہوں۔ نہیں بلکہ تکوار چلانے کو آیا ہوں۔ کیونکہ میں (اس لئے) آیا ہوں کہ مرد کو اس کے باپ اور بٹی کو اس کی ماں اور بہو کو اس کی ساس سے حدا کروں۔" ۔۔۔۔ (متی باب ۱۰ فقرہ ۲۴)

یہ عبارت حضرت کلمتہ اللہ کی زندگی کا پروگرام ہتا رہی ہے اور یہ بھی صراحتا بتاتی ہے کہ آپ کی تعلیم میں تکوار چلانا بھی داخل تھا۔ چونکہ تکوار چلانے کے لئے جمعیت اور سامان جنگ کی ضرورت ہے جو مسیح کو حاصل نہ ہوا اس لئے بیہ ارادہ عملاً ظہور پذیرینہ ہو سکا۔ اس سے نفی فابت نہیں ہوتی- اسکی مثال بالکل ایس ہے- جیسے کوئی مسلمان کے کہ اس نے اس دفعہ سال بھر کی رخصت اس لئے حاصل کی ہے کہ میں مقامات مقدسہ کی زیارت کر آؤں۔ گرعلالت طبع یا سفر کی صعوبت اس کو مانع ہو تو یہ چیزاس کے ارادہ کی نقیض نہیں ہے۔ قرآن مجید کاجهادی تھم بہ نسبت تورات کے بہت نرم ہے۔ کیونکہ اِس میں یہ بھی اِرشاد ہے۔ وَإِنْ جَنَحُوْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحُ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ (پ١٠: عُ٣) عين حالت جنگ مين فريق محارب اگر صلح پر آماده بوجائ توتم بھي بوجاؤ اور الله ير بحروسه-

یادری صاحب! ان دونوں جہادوں (موسوی اور محمدی) کامقابلہ کرکے انصاف ہے

کہتے ان میں ہے کون ساجہاد اِنسانی فطرت پر مبنی ہے۔

یادری صاحب نے رسالہ زیر جواب کے ص ۲۷۲ پر سید مقبول احمد کی کتاب فلسفہ ند ب سے کچھ عبارت نقل کی ہے۔ ہم اس عبارت کے جواب دہ نہیں۔ کیونکہ سید صاحب نہ کوئی مذہبی پیشوا ہیں نہ متندعالم ہیں کہ ان کی بات مسلمانوں کے لئے سند ہو۔ وہ اپنی بات کے ذمہ دار خودہیں۔

## صل چهارم ☆اصول مساوات

اس فصل کے پہلے نمبر میں پادری صاحب یوں گویا ہوئے ہیں۔ "ہم نے رسالہ "مسیحیت عالمگیری ♥" کے باب دوم کی فصل اول میں بیہ ثابت

اس رسالے کاجواب کتاب ہدا کے ووسرے باب میں دیاجائے گا۔ (مجیب)

کردیا ہے کہ انجیل جلیل کا ایک ایک ورق مساوات کے سنہرے اصول سے مزین ہے۔ انجیل کے عالمگیر اصول محبت' اخوت و مساوات سے کوئی فخص یا طبقہ' مستنیٰ نہیں کیا گیا۔ انجیلی اصول مساوات نے ہر طرح کی تفویق اور درجہ بندی کومٹا دیا' غلام اور آزاد' غریب اور دولت مند۔ اعلیٰ اور ادنیٰ عالم اور جائل' مرد اور عورت کا امتیاز غرض سے کہ ہر قسم کے امتیازات اس دنیا ہے رخصت ہوگئے۔۔۔۔(متی ۵٬۵۵ ماباب" توضیح البیان صسم سسم سے مہم پہلے کتاب ہذا کے گذشتہ صفحات پر کلمتہ اللہ المسیح کا قول نقل کر چکے ہیں۔ ہم پہلے کتاب ہذا کے گذشتہ صفحات پر کلمتہ اللہ المسیح کا قول نقل کر چکے ہیں۔ مجیب:

مجیب: جس کا مضمون سے کہ اسرائیل کے سواباتی قوموں کے افراد اسنے ذکیل ہیں' گویا کتے ہیں۔ اس مسیحی اِرشاد کی موجودگی میں کوئی مسیحی اِنسانی مساوات کا دعویٰ کیو نکر کر سکتے ہیں۔ اس مسیحی اِرشاد کی موجودگی میں کوئی مرتی۔ "کلکم ہنو آدم و آدم من سکتا ہے۔ ہاں اِسلام کہتا ہے کہ نسفید کو سیاہ پر کوئی برتی۔ "کلکم ہنو آدم و آدم میں التواب" (الحدیث) تم سب آدم کی اولاد ہواور آدم کی پیدائش مٹی سے ہے)

آپ کاب کمناکد "انجیل کی تعلیم سے دنیا سے آزاد اور غلام کااتمیاز اُٹھ گیا۔"

انجیل کی تعلیم سے نہیں بلکہ یورپ کی آزاد منشی اور الحاد پبندی سے اٹھاہے- ورنہ آج سے سوسال پہلے مسیحی ممالک میں بھی غلامی کا ثبوت ملتاہے- اپنی کتاب مقدس تورات کا حکم سنئے جس کے مطابق بیہ رسم چلی آرہی تھی-

"جب تو کسی شہر کے پاس اس سے لڑنے کے لئے آپنچ تو پہلے اس سے صلح کا پیغام کرتب یوں ہوگا کہ اگر وہ تجھے جواب دے کر صلح منظور کرلے اور دروازہ تیرے لئے کھول دے تو ساری خلق جو اس شہر میں پائی جائے تیری خراج گذار ہوگی اور تیری خدمت کرے گ اور اگر وہ تجھ سے صلح نہ کرے - بلکہ تجھ سے جنگ کرے تو تو اس کا محاصرہ کر اور جب خداوند تیرا خدا اسے تیرے قبضہ میں کر دیوے - تو وہاں کے ہرایک مرد کو تکوار کی دھار سے قتل کر مگر عور توں اور لڑکوں اور مواثی کو اور جو تجھ اس شہر میں ہو اس کا سارا لوٹ اپنے لئے لے اور تو اپنے دشمنوں کی اس لوث کو جو خداوند تیرے خدا نے تجھے دی ہے کھا ہے! ای طرح سے شیں اور ان قوموں کے شہروں میں سے شیں ۔ کیچیو لیکن ان قدموں کے شہروں میں جنہیں خداوند تیرا خدا تیری میراث کر دیتا ہے۔ بیں۔ کیچیو لیکن ان قدموں کے شہروں میں جنہیں خداوند تیرا خدا تیری میراث کر دیتا ہے۔

کی چیز کی جو سانس لیتی ہے۔ جیتا نہ چھوڑیو ● بلکہ تو ان کو حرم کیجیو حتی اور اموری اور

کنعانی اور فرزی اور حوی اور بیوی کو جیسا کہ خداوند تیرے خدانے تجھے عظم کیا ہے تاکہ

دے اپنے سارے کریمہ کاموں کے مطابق جو انہوں نے اپنے معبودوں سے گئے۔ ٹم کو عمل

کرنانہ سکھلائیں کہ ٹم خداوند اپنے خداکے گنگار ہو جاؤ۔ "----(استثناباب ۲۰:۱۵۱۱)

"جب تو اڑائی کے لئے اپنے دشمنوں پر خرج کرے اور خداوند تیرا خداان کو تیرے

ہاتھوں میں گرفتار کرے اور انہیں اسیر کرلائے اور ان اسیروں میں خوبصورت عورت دیکھے

ہاتھوں میں گر فقار کرے اور انہیں اسپر کرلائے اور ان اسپروں میں خوبصورت عورت دیکھے اور تیرا جی اسے چاہے کہ تو اسے اپنی جو روہنائے تو تو اسے اپنے گھر میں لا- اس کا ● سرمنڈا اور ناخن کٹوا- تو وہ اپنااسپری کالباس آثارے اور تیرے گھرمیں رہے اور ایک ممینہ بھراپنی باپ اور اپنی مال کے سوگ میں بیٹھے۔ بعد اس کے تو اس کے ساتھ خلوت کراور اس کا خصم بن اور وہ تیری جو رو ہے۔ "----اشٹنابابا۲: انہاں)

الله رے خفگی!: س قدر سختی ہے کہ سانس لینے والی چیز کونہ چھوڑیو۔ پچ ہے۔

ناوک نے تیرے صید نہ چھوڑا زمانے میں

تڑپ ہے مرغ قبلہ نما آشیائے میں

میں میں اور کی مان کے مان اللہ اللہ میں اور کے مان کے ما

پادری صاحب کو اخفائے واقعات کی عادت ہے ای لئے وہ دلیری سے ہرایک قار سین:

واقعہ کا اِنکار کر جاتے ہیں۔ گر تاڑنے والے بھی قیامت کی نظرر کھتے ہیں۔
ان کا دعویٰ ہے کہ س

من انداز قدت راے شاسم

تعجب!: ایک قتم کے امتیازات اُٹھادیئے۔ مگرواقعہ یہ ہے کہ آج تک یہ امتیاز باتی ہے کہ دینی عیسائیوں اور یورپین عیسائیوں کے گرج الگ الگ ہیں۔ عبادت گذاری کے وقت۔ اگر اللہ کے سب بندوں کو کیسال حالت میں دیکھناہو تو مجدمیں آکردیکھئے۔ بچ ہے۔ ۔

<sup>🛭</sup> آغا تلوا رمیان کن -

<sup>🛭</sup> تعلیم تومو زوں ہے ۔ عمل ہو تو جانیں ۔ ۱۲

ایک ہی صف میں کھڑے ہو گئے محمود وایاز نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز اسی ذمل میں پادری صاحب نے کئی ایک ہاتیں الیں لکھی ہیں۔جوان کے سابقہ بیان کے سرا سرخلاف ہیں۔مشلاً

قریش کا تمام قوموں سے شریف النسب خیال کیا جانا کسی موالی کا میہ جرات نہ کرنا کہ خالص عربی نژاد لڑک سے بیاہ کی درخواست کرے وغیرہ ----(ص۳۶) حالا نکہ آپ اس کتاب کے شروع میں لکھ آئے ہیں کہ

"جم این استدلال کی بنا قرآن اور صرف قرآن پر بی رکھیں گے-"---(ص ۵)

اگر حافظہ کی کمزوری نہیں ہے تو اتن جلدی بھول جانا قابل مصنف کی شان تے بعید ہے۔ اگر آپ بھولے نہیں تو ان دعاوی کا ثبوت قرآن مجیدے دیویں۔ ہاں ہم مانتے ہیں کہ اگر قرایش یا سید وغیرہ اقوام عزت کے لائق ہیں۔ لیکن میں قرایش اگر بدراہی اِختیار کریں تو آب کریمہ "تَبَتُ یَدَا اَنِی لَهَبِ" اِن کے لئے نازل ہو چکی ہے۔ غرض اِسلام میں بدار کارا عمال حسنہ ہیں۔ اسلیے، قرایش کے سردار اور مسلمانوں کے امیر خلیفہ ٹانی حضرت عمر رضی اللہ عنہ بلال یہ جسے عبشی غلام کے حق میں سید نابلال فرایا کرتے تھے۔ شخ سعدی مرحوم سے کمہ گئے ہیں۔ میں جسے عبشی غلام کے حق میں سید نابلال فرایا کرتے تھے۔ شخ سعدی مرحوم سے کمہ گئے ہیں۔ میں ہنر بنما اگر داری نہ جو ہر

بر بند بار داری به بوبر گل از خاراست ابراهیم از آذر

آگے چل کر پادری صاحب نے اِسلامی پردے پر بھی اِعتراض کیا ہے اور یہ اعتراض کوئی نیا نہیں ہے- بلکہ بھشہ سے پردہ دروں کی طرف سے یہ اِعتراض ہوتا آیا ہے- گر معترضین اِعتراض کرتے ہوئے قانون قدرت کو بھول جاتے ہیں- قانون قدرت یعنی نیچل لاء یہ ہے کہ عورت مرد کے لئے جاذب توجہ ہے- اسی جذب کی حالت میں مرد کے دِل میں برے برے خیالات پیدا ہو جاتے ہیں یا ہوجانے ممکن ہیں- حضرت مسے علیہ السلام نے ان برے خیالات کو روکنے کے لئے یہ اِرشاد فرمایا تھا کہ

"جو کوئی برے خیال سے عورت کو دیکھیے وہ اپنی آئھیں نکال چھیٹے"---- (متی باب ۵) ہو سکتا ہے کہ بیہ تھم زاہدانہ روش کے مطابق ہو- مگر عام بشری تدن میں ناممکن العمل ہے-اس لئے بانی فطرت جل مجدہ نے إنسانی فطرت کو ملحوظ رکھ کرارشاد فرمایا کہ عورت اسپنے چرے کو بالغ مردوں سے چھپایا کرے-" کتنا چھپائے؟ صرف اس قدر کہ اس کا چرہ مرد کے لئے باعث کشش ثابت نہ ہو 'بس اتن تھوڑی می پابندی کے ساتھ عورت کو اپنے خاوند یا باپ بیٹے وغیرہ کے ساتھ چلنا پھرنا یا بغرض تفریح سیر کرنا منع نہیں ہے- اس پر بھی پادری صاحب کو اعتراض ہو تو نیچرل شاعر کے اس شعر پر غور کریں- جو اِنسانی فطرت کا اظمار کرتا ہوا کہتا ہے-

بل بے خود بینئی زاہر کہ تیرے دیکھنے کو منع کرتا ہے لو سے اور تماثنا دیکھو

صرف اتنے سے پُردے پر کسی آزاد منش کا اِعتراض کرنا اور پادری صاحب کااس کو اپنی تائید سمجھنا ہمیں مجبور کرتا ہے کہ ہم بھی ملحدیں یورپ بریڈ لا وغیرہ کی تحریرات متعلقہ بائیبل اور دین مسیحی پیش کرکے یادری برکت اللہ صاحب کو بتائیں۔

> مشکل بہت پڑے گی برابر کی چوٹ ہے آئینہ دیکھئے گا ذرا دکمیم بھال کر

قلبی شهادت: کی حالت کا اندازہ کریں تو ایسے لوگ اگر نفسانیت سے مغلوب نہیں بیں بے اِختیار پکار اٹھیں گے کہ اِسلامی پر دہ واقعی ایک فطری امرہے۔جس کا ظمار کسی نیچرل

شاعرنے یوں کیاہے۔

دیدار ہے نمائی و پربیز ہے کئی بازار خوایش و آتش ما تیزے کئی

ردہ دری میں آریہ ساجی:

کو لعنت لعنت کنے کے عادی ہیں۔ گروہ یہ نہیں ہیں۔ بات بات میں پردہ

کو لعنت لعنت کنے کے عادی ہیں۔ گروہ یہ نہیں بنا کیے کہ ان دوگروؤں

سوای دیا نند اور منوجی نے نابالغ لڑکوں کو لڑکیوں کے سکول میں جانے سے بالاتفاق منع کیوں کیا

ہے۔ پادری صاحب اگر آریوں سے ہمارے سوال کا جواب دلوا دیں گے تو ہم ان کامنہ مضائی

سے بھردیں گے۔

اسی صمن میں پادری صاحب نے مرد و عورت میں عدم مساوات کا الزام بھی اِسلام پر لگایا ہے۔ چنانچہ آپ کا فقرہ ذیل مضمون کی جان ہے۔

ایام جاہیت میں عورتوں کی حالت ناگفتہ بہ تھی۔ اِسلام نے اس حالت کو کمی قدر بهتر بنا دیا۔
لیکن ہم کو ایام جاہیت اور اِسلام کاموازنہ اور مقابلہ کرنا مقصود نہیں بلکہ ہم کو دیکھنا ہے کہ
آیا اِسلام میں طبقہ نسوال کی حیثیت ایس ہے کہ وہ بمقابلہ میسیت ایک عالمگیرند ہب ہونے
کی صلاحیت رکھ سکے۔

ایام جاہلیت میں یہ دستور تھا کہ بیاہ کے لئے عور تیں خریدی جاتی تھی۔ زر مهردلهن کو دیا جاتا تھا اور عورت شوہر کا مال متصور ہوتی تھی۔ اِسلام میں بیہ قانون بحال رکھا گیا۔ چنانچہ قران میں وارد ہے۔ کہ ''عورتوں کو ان کے مهرخوشی ہے دو۔'' (نساء آیت ۴)۔

اس زرمبرکو اداکرنے کی وجہ سے عور تیں آدمیوں کی نسبت کم درجہ خیال کی جاتی ہیں۔ چنانچہ قرآن میں ہے کہ "مرد عور توں پر حاکم ہیں اس لئے کہ اللہ نے ایک کو ایک پر فضیلت بخشی ہے اور اس لئے بھی کہ مردوں نے عور توں پر اپنا مال (زر مبراور نان و نفقہ دیکھو ترجمہ نذیر احمد) خرچ کیا ہے۔ بس نیک بخت عور تیں اپنے شوہروں کی اطاعت کرتی ہیں۔ پس قرآن کے مطابق عور تیں بست درجے کی ہیں۔ چنانچہ صاف لکھا ہے کہ مردوں کا عور توں کے اوپر درجہ ہے۔ "---- (توضیح البیان ص ۳۸ ،۳۹)

اس الزام کاجواب دیے ہے پہلے مردو عورت میں قدرتی تعلق کادیکھنا ضروری جیب:

ہجیب:
ہجیب:
ایک سینیر واعلی اور دو سری جو نیئر (ادنی) ہے - نظام عالم میں وُنیا میں مختلف چیزوں کی طرف نظر کرنے سے یہ بات صاف سمجھ میں آتی ہے کہ خالق کا نکات نے ان سب چیزوں میں سے بعض کو مستعمل (کام میں لانے والی یا برسے والی بنایا ہے - اور بعض کو مستعمل (قابل استعال) بنایا ہے بے جان چیزوں میں کچھ خفا نہیں ہے - مثلاً کپڑا اور برتن وغیرہ سب چیزیں مستعملہ بنایا ہے بے جان چیزوں میں بھی قریباً تمام حیوانات اِنسان کے لئے مستعملہ ہیں - مثلاً کھوڑا اون برتن وغیرہ سب چیزیں مستعملہ وقابل استعال) ہیں - جانداروں میں بھی قریباً تمام حیوانات اِنسان کے لئے مستعملہ ہیں - مثلاً گھوڑا ' اونٹ ہاتھی' گائے' بیل' بھینس وغیرہ ۔ اس طرح اِنسان کی دونوں صنفوں (مرد ' گورت) کو بھی دیکھیں کہ ان میں بھی ہے دستور جاری ہے یا دونوں مساوی ہیں ؟ بعد بغور اس

نتیجہ پر پنچنا کچھ مشکل نہیں کہ بے شک مرد مستعمل (برتنے والا) اور عورت مستعملہ (قابل استعال 'چیزہے-اس دعوے پر مندرجہ ذیل فطری دلائل ملاحظہ کریں-

دلا نل فطربيه:

ا- تزوج کی بیہ خرض بالکل ظاہرہے کہ مرد مستعمل اور عورت مستعملہ ہے۔ کیونکہ مرداگر عورت مستعملہ ہے۔ کیونکہ مرداگر عورت سے جرانہیں کرا سکتی۔ ہاں مرد جراکرنا چاہے تو عورت اس سے جرانہیں کرا سکتی۔ ہاں مرد جبراکرنا چاہے تو کر سکتا ہے۔ جس سے صاف ثابت ہوا کہ مرد مستعمل اور عورت مستعملہ ہے۔ تالہ فعل خدانے مرد کو عطاکیا ہے تو بھر مرد کے مستعمل ہونے میں کیا ٹک رہا۔

سرد 'عورت کی ظاہری شکل وہیت بھی اس نسبت کو بخوبی ظاہر کرتی ہے۔ مثلاً مرد کے چرے پر بوقت بلوغت عموماً بالوں کا نکلنا اور عورت کا چرہ مدت العمر صاف رہنا جو اس کے مرغوب الطبع ہونے کا بردا ذریعہ ہے۔ اس نسبت کی بردی دلیل ہے۔

ہوا ۔ اولاد کے حق میں مال کا مشقت اور سخت تکلیف اٹھانا' حالا نکہ نطفہ یقیناً مرد کا ہوا ا
 ہے۔

۵- مرد کا عموماً تنومند اور طاقت و رہونا یمال تک که تمام طاقت کے کاموں مثلاً جنگ
 وغیرہ کامکلّف ہونا اور عورت کا عموماً اس سے سبکدوش رہنااس امر کی دلیل ہے کہ
 مردمستعمل اور عورت مستعملہ ہے۔

پس ان دلائل فطریہ پر بناکر کے قران مجید کی تعلیم کو جانچیں تو بالکل صحیح معلوم ہوتی ہے۔ مستعمل پر فرض ہے کہ اپنے استعمال کا معاوضہ دے اور مستعمل پر واجب ہے کہ اپنے مستعمل کی اِطاعت کرے ورنہ دونوں کی زندگی وبال جان ہو جائے گی۔

اسلام کے طریق عبادت پر بھی پادری صاحب کو اعتراض ہے- آپ اصول عبادت: لکھتے ہیں کہ

"خداکی عبادت کے اصول پر نظر کرد تو یمی نتیجہ مستنبط ہوتا ہے کہ مسیحیت عالمگیرز ہب ہے۔ اِسلام قوم عرب کا فد ہب ہے۔" ---- (توضیح البیان ص ۳۷)

اس موقع پر بھی ہم کو وہی شکایت ہے کہ پادری صاحب اصول مناظرہ گی پابندی : — دانستہ نہیں کرتے یا جانتے ہی نہیں۔ پادری صاحب اور ان کے ہم نوااس کافیصلہ

# کرے ہمیں بتائیں۔ اہل علم حفزات غور کریں۔ پادری صاحب کادعویٰ ہے کہ اسلام میں عالمگیر ہونے کی صلاحیت نہیں

چنانچہ آپ کی کتاب کا نام ''توضیح البیان فی اصول القرآن'' کی معابتا رہا ہے کہ آپ کی حثیت اس کتاب میں یہ ہے کہ آپ قرآنی اصولوں کے عالمگیر ہونے کی نفی کریں برخلاف اس کے آپ نے جو کچھ کماہے اور آپ کی مندرجہ ذیل عبارت سے ظاہر ہے۔

"آداب و طرز عبادت کی نبت خداوند میے نے فرمایا ہے کہ خدا روح ہے اور ضرور ہے کہ اس کے پرستار روح اور سچائی سے اس کی پرستش کریں۔" ---- (بوحنا ۳، ۴۳ ، ہماری رسائی باپ کے پاس ایک ہی روح میں ہوتی ہے (افی ۲: ۱۸) ہم میں جو خدا کی روح کی ہدایت سے عبادت کرتے ہیں۔" (فلی ۳: ۱۳) خداوند سب سے جو اس کو پکارتے ہیں 'زدیک ہے ان سب سے جو سچائی سے اسے پکارتے ہیں۔" (زبورہ ۱۸: ۱۸)

پھراو قات عبادت کی نسبت انجیلی ہدایت ہے کہ ہروفت اور ہر طرح سے روح میں دُعا اور مر طرح سے روح میں دُعا اور منت کرتے رہو۔" (افعی ۱۸:۲) دُعا ما تکنے میں مشغول اور شکر گزاری کے ساتھ اس میں بیدار ہو۔" (کلمی ۲:۳) ہروفت دُعا ما تکنے رہنا اور ہمت نہ ہارنی چاہئے۔" (لو قا۱۱:۱) ہروفت جاگتے اور دُعا ما تکنے رہو۔" (روم ۱۲:۱۲) بلانانے دُعا ما تکو۔" (روم ۱۲:۲۲) بلانانے دُعا ما تکو۔" (سلیکی ۵:۵۱) ۔۔۔۔(توضیح البیان ص ۲۸)

کوئی صاحب نظراہل علم ہمیں بتائے کہ اس عبارت اور اسی مضمون کی ایک کمبی مجیب: مجیب: سے کیا تعلق رکھتی ہے۔ سے کیا تعلق رکھتی ہے۔

آپ کی مثال:

بی ہے کہ مدعی (زید) کہتا ہے کہ میں نے بکرسے سو روپید لینا ہے اور

برا جود تقاضا پر تقاضا کرنے کے بکر نہیں دیتا- میرا جوت بیہ ہے کہ میں بڑا

سوداگر ہوں۔ کی منڈیوں میں میری دکانیں ہیں اور میری ساکھ بہت زیادہ ہے۔ کیامتی؟

چاول سفید ہیں لہذا زمین گول ہے۔ چنانچہ اس طول عبارت کے نتیجہ کے طور پر

لکھتے ہیں۔

"اب ہر مخض د کھ سکتا ہے کہ عبادت کے یہ اصول عالمگیریں 'خدا کی پرستش روح اور سچائی کے کرنی چاہئے۔ عبادت کے لئے کوئی خاص او قات مقرر نہیں اور نہ کوئی جگہ مقرر ہے۔ ہر وقت اور ہر جگہ إنسان اپنے آسانی باپ کی طرف رجوع کر سکتا ہے زمان و مکان کی قیود کمیں نہیں ہیں۔ "۔۔۔۔(توضیح البیان ص ۲۹)

آپ کی ساری عبارت سے جو کچھ ثابت ہو تا ہے وہ یہ ہے کہ آپ کے زدیک مجیب:
عبادت صرف توجہ الی اللہ اور ذکر اللہ کانام ہے جے قرآن مجید نے ایک مختصر سے فقرہ میں اداکردیا ہے۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔

وَلَذِكُو اللَّهِ اكْبُرُ (پ١٦:٥١)

ر جمہ اللہ کاذکر بری چیزہے۔

نیز فرمایا ہے:

فَاذْكُو اللّه قِيَامًا وَقَعُوْداً وَعَلَى جُنُوبِكُمْ --- (پ۵: ۱۲۶) وَاذْكُو اللّه وَيَامًا وَلَعُوْداً وَعَلَى جُنُوبِكُمْ --- (پ۵: ۱۲۶)

بس اب تو پادری صاحب خوش ہوگئے ہوں گے کہ قرآن مجید بھی بلاقید زمان و مکان ذکر اللی کا تھم دیتا ہے- ہاں اس میں شک نہیں کہ اِسلام میں پنجوقتہ نماز کا تھم بھی ہے- جس پر آپ کو اِعتراض ہے- چنانچہ آپ کے اِعتراض کے الفاظ سے ہیں-

"بر عكس اس ك قرآن مجيد من إسلامي آداب عبادت من زمان و مكان كي قيود موجود إن جو جارت من زمان و مكان كي قيود موجود إن جو جارت دعوىٰ كي مصدق إن كم وطن عربول عمارت و عربول كي مصدق إليان ص ٢٩)

اس اقتباس میں بھی ہمیں بادری صاحب کی مناطرانہ غلطی کاشکوہ ہے۔ آپ کی مجیب:

کیب کاموضوع یہ ہے کہ اِسلام عالمگیرند ہب نہیں ہے۔ کیوں نہیں؟ اس لئے کہ اس میں عبادت مثلاً نماز و مکان کی شرط ہے۔ بہت اچھا! لیکن آپ کا یہ کہنا کہ اِسلام صرف عربوں کے لئے تھا۔ "اس فقرہ کو عالمگیری کی نفی ہے کیا تعلق؟ کیااس کے یہ معنی ہیں کہ عرب تو زمان و مکان کی پابندی ہے نماز پڑھ سکتے ہیں۔ مگر ہم عجمی لوگ نہیں پڑھ سکتے۔ اگر کہم عرب تو زمان و مکان کی پابندی ہے نماز پڑھ سکتے ہیں۔ مگر ہم عجمی لوگ نہیں پڑھ سکتے۔ اگر کہم محلاب ہے۔ تو آپ ہندوستان کی کسی معجد میں جاکر دیکھ لیجئے یا کم سے کم اپنے محلا کے سے محلا ہے۔

قریب کسی مبحد میں جاکر معائنہ کیجئے کہ مسلمان زمان و مکان کی پابندی سے نماز پڑھتے ہیں یا نہیں؟ اگر اس فقرہ کے معنی کچھ اور ہیں تو کھول کربیان کیجئے۔ اگر اِسلامی احکام میں عالمگیری نہیں ہے تو اس میں سب ملک برابر ہونے چاہئیں۔ عرب کی اس میں کیا خصوصیت ہے۔ یہ شکایت ہمیں فن مناظرہ کی حیثیت سے ہے کہ پادری صاحب کے دعویٰ اور دلیل میں تقریب تام نہیں ہوتی۔ ہمارا یقین نہ ہوتو پادری سلطان محمد خال سے بوچھ لیجئے۔

اب ہماری دوسری شکایت سننے کہ آپ ہمیشہ اخفائے واقعات کے مرتکب ہوتے ہیں۔ مسیحوں کی نماز کی کتاب (جس کا نام دعائے عمیم ہے) مطبوعہ مطبع افتخار دہلی ۱۸۸۹ء کے ص ۲۳م پر دیباچہ میں لکھاہے۔

صبح اور شام کی نماز کی ترتیب جس کو سال بھر پڑھنااور عمل میں لانا ہے۔ اس سے اگلے صفحے پر (جو اصل کتاب کاصفحہ اول ہے) یوں لکھاہے۔



# فجری نمازی ترتیب

### سال کے ہرروز کے لئے

" فجر کی نماز کے شروع میں خادم الدین (امام نماز مسیمیاں) بائیبل کی ان آنیوں میں سے جو پنجے کسی ہیں ایک یا گئی ایک بلند آواز سے پڑھے اور اقرار عمیم جے ساری جماعت خادم الدین سمیت کھنے نیک کر اس کے پیچھے ہیچھے کہے۔ مغفرت کے کلے یا گناہوں کی معافی کے قِسسس اکیلا کھڑا ہو کر فرمائے اور لوگ کھنے نیکے رہیں تب خادم الدین کھنے نیک کر بلند آواز سے خداوند کی دُعا پڑھے۔ آؤ ہم سجدہ کریں اور جھیں اور خداوند کے حضور جو ہمارا پیدا کرنے والا ہے کھنے فیکیس کہ وہی ہمارا خدا ہے۔ "

ای قتم کے فقرات اصل کتاب میں صفحہ نمبرا سے صفحہ ساا تک نماز فجر کے بیان میں درج ہیں اس کے آگے ص ۱۲ پر شام کی نماز کا بیان ہے اس میں بھی یمی ترتیب ملحوظ رکھی

قار کمین کرام!: و سکون اور وقت کی پابندی پائی جاتی ہے یا نہیں؟ الی حالت میں اگر ہم پادری صاحب کو یہ مصرع سنائیں تو بالکل بجاہے۔ ۔

این گنا بیست که در شر شا نیز کنند

ای لئے ہم کہتے ہیں کہ پادری صاحب کسی خاص وجہ سے اخفائے واقعات کے مرتکب ہوتے ہیں۔ ورنہ اگر آپ گرجا میں جاتے ہوں مرتکب ہوتے ہیں۔ ورنہ اگر آپ گرجا میں جاتے ہوں گے اور صبح وشام کی نماز پڑھتے ہوں گے اور اپنی نماز میں حرکت سکون بھی کرتے ہوں گے۔ باوجود اس کے اِسلام کی نماز کی ہیت اور زمان و مکان پر اِعتراض کرتے ہیں۔ پچ ہے۔ پ

منکرے بودن وہم رنگ متان زیستن مختربہ ہے کہ اِسلام نے دوقتم کی عبادت فرض کی ہے۔ ایک قتم میں زمان ومکان کی کوئی شرط نہیں ہے۔ اس کا نام ذکر اللہ ہے۔ ہر وقت اور ہر جگہ خدا کو یاد کئے جاؤ۔ کوئی پابندی نہیں۔ دوسری قتم کی عبادت وہ ہے۔ جس میں زمان و مکان کی شرط ملحوظ ہے۔ جیسے نماز بیندی نہیں۔ دوسری قتم کی عبادت وہ ہے۔ جس میں زمان و مکان کی شرط ملحوظ ہے۔ جیسے نماز زمان و مکال ہے مشروط ہے۔ ساری ونیا کے مسلمان بلا تکلف ادا کرتے ہیں۔ (فلہ الحمد!) کیا اس کے باوجود اِسلام کے اصول عالمگیر ہونے میں کوئی شبہ ہو سکتا ہے؟ ہرگز نہیں۔ میں پادری صاحب کو مشورہ دیتا ہوں کہ اگر وہ اِسلام کی عالمگیری دیکھنا چاہتے ہیں تو پر وفیسر آرنلڈ (انگریز) کی کتاب "پر پچنگ آف اِسلام " یا اس کا اردو ترجمہ "دعوت اِسلام" ملاحظہ کریں۔ جس کی کتاب " یو معلوم ہو جائے گا۔ کہ اسلام ونیا کے کونے کونے میں کس طرح پہنچ گیا۔

ای طرح پادری صاحب نے اِسلام می روزہ پر بھی اِعتراض کیا ہے- یہ اِعتراض خصوصیت سے قابل غور ہے- آپ کے الفاظ یہ ہیں-

"علی ہذا القیاس روزہ کے فریضہ پر غور کرو- جس کے باعث سحری سے لے کر غروب آفآب تک کھانے پینے سے پر ہیز کر نالازم ہے ' اول کھانا' پینا' اشیائے خور دنی وغیرہ سے پر ہیز کرنا ایک جسمانی امر ہے ۔ جس کا تعلق حقیقی روحانیت اور قرب اِلی سے نہیں ہے ۔ کھانا ہمیں خدا سے نہیں ملائے گا۔ نہ کھائیں تو ہمارا کچھ نقصان نہیں ۔ اور اگر کھائیں تو نفع نہیں ۔ " (اکر ۸ : ۸) علاوہ بریں اِسلام ی روزہ ایسا ہے کہ کل بنی نوع اِنسان اس کی شرائط کی تقیل کرنے سے قاصر رہتے ہیں۔ " ۔۔۔۔ (توضیح البیان ص ۵۳)

یمال بھی پادری صاحب کی مناظرانہ غلطی ہے کہ اپنے دعوے اور دلیل میں میں ایسا ادھار میں بیدا نہیں کرتے۔ تعجب ہے کہ آپ اِسلام کی مخالفت میں ایسا ادھار کھائے بیٹے ہیں کہ اِعتراض کرتے ہوئے نہ اپنی مسلمہ الهای کتاب (تورات) کالحاظ کرتے ہیں اور نہ انجیل کا۔ یمودیوں کو موسوی تعلیم کے ذرایعہ روزہ رکھنے کا حکم ہوا تھا۔ جس میں کھاتا پینا بند ہونے کی وجہ سے لازی طور پر چڑہ اداس ہو جاتا ہے۔ بعض لوگ ریا کاری کے طور پر چرہ کی اداس میں مزید ترقی دے کردکھایا کرتے تھے۔ ان کی اِصلاح کے لئے مسے نے فرمایا کہ: چہرہ کی اداس میں مزید ترقی دے کردکھایا کرتے تھے۔ ان کی اِصلاح کے لئے مسے نے فرمایا کہ: جب تی روزہ رکھے اپنے سر پر چکنا کا اور منہ دھوتا کہ تو آدی پر نہیں بلکہ تیرے بب پر جو پوشیدہ ہے روزہ دار ظاہر ہو۔

اسلام اور مسيحيت

48

(متى باب ١٦:٢ تا١٨)

مسیح کے اس اِرشاد سے کئی ہاتیں ثابت ہوتی ہیں۔

۲) یمودیون کا روزه مین ریا کاری کرنا-

(۱) سابقته امم کو روزه کا تھم ہونا-

(۴) روزے کا حکم بحال رکھنا۔

(m) مسیح کا ان کو ریا کاری سے منع فرمانا-

کیا پادری صاحب ہمیں اس روزہ کی حقیقت بتا سکتے ہیں جو مسیح نے بحال رکھا اس میں کھانے پینے کے متعلق کیا تھم تھا اور اس کا وقت کون ساتھا۔ بسرحال ہم ان سوالوں کے جوابات کے منتظر ہیں پادری صاحب کا یہ اِعتراض بھی معقولیت سے بہت دور ہے کہ۔

"كل بن نوع إنسان روزه كي شرائط كي تغيل كرنے سے قاصر رہتے ہيں۔

ہم مانتے ہیں کہ بے شک قاصر رہتے ہیں۔ گرکیابی نوع اِنسان کفارہ کی تعلیم قبول کرنے سے قاصر نہیں رہتے۔ اسے بھی چھو ڑھئے۔ کیا ترک حرام اور ترک کذب سے قاصر نہیں رہتے؟

کیالوگ مروجہ قانون (تعزیرات ہند) کی تقیل کرنے سے قاصر نہیں رہتے؟ اس سے شریعت یا قانون میں کیانقص لازم آتا ہے؟ ہاں اگر آپ یوں اِعتراض کرتے ہیں کہ-"بنی نوع اِنسان روزہ نہیں رکھ سکتے-" تو ہم آپ کو جواب دیتے کہ کل اِسلام ی دنیا میں روزہ رکھاجاتا ہے- ہاں اگر مہاشہ دھرم پال کے " ترک اِسلام" کابیہ اِعتراض آپ کے ذہن

میں ہو کہ "جمال چھ چھ مہینے کا دن رات ہے وہاں روزہ کی کیا صورت ہے؟" تو ہم اس کا جواب وہی دیتے جو ترک إسلام میں دیا ہوا ہے کہ۔

وہاں روزہ رکھنا فرض ہی نہیں ہے۔ کیونکہ وہاں سرے سے ماہ رمضان ہی نہیں ہو ؟جو روزہ رکھنے کے لئے ظرف زمان ہے۔ ملاحظہ ہو۔

مَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ --- (پ: 26) مَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ --- (پ: 26)

آ مے چل کربادری صاحب لکھتے ہیں کہ

اس کے بر عکس میعیت نے روزہ کے لئے خاص او قات اور مینے مقرر نہیں کئے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ "خداکی بادشاہت کھانے پینے پر نہیں بلکہ راستبازی اور میل ملاپ اور اسی خوثی پر موقوف ہے جو روح القدس کی طرف ہے ہوتی ہے۔"----(روم ۱۱:۱۲ ص ۵۳)

اول تو یہ مسیح کا اِرشاد نہیں ہے۔ اس لئے اس کو مسیحیت میں داخل کرنا پادری
مجیب:
صاحباں کی سینہ زوری ہے۔ علاوہ اس کے اس عبارت کو روزے کے ساتھ کوئی
تعلق نہیں ہے بلکہ اس میں کھانے پینے میں پر ہیز کرنے والوں کے حق میں اِرشاد ہے کہ اپنے
اخلاق بھی اچھے رکھیں۔ ایسے لوگ ہرزمانے میں ہوتے رہے ہیں اور اب بھی ہیں۔

یمودیوں اور مسیحیوں کے علاوہ مسلمانوں میں بھی ہیں جو پر ہیز گاری کی راہ سے پانی بھی چھان کر پیتے ہیں۔ مگر مزاج کے کڑوے اور بد اخلاق ہیں۔ ایسے لوگوں کے لئے یہ اِرشاد بالکل بجاہے۔ اس کو روزہ سے کوئی تعلق نہیں۔ روزے کا ثبوت متی کی عبارت مرقومہ سے صاف ثابت ہے۔

> اگر اس عبارت کو اصطلاحی روزہ سے پچھ تعلق ہو تا تو الفاظ یوں ہوتے کہ خدا کی رضاجوئی جو صرف کھانا پینا چھو ڑنے سے حاصل نہیں ہوتی۔ چنانچہ ایک حدیث نبوی کا مضمون بھی یمی ہے۔ جس کے الفاظ بیہ ہیں۔

من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة ان يدع طعامه و شرابه ---- (الحديث)

ترجمی جو فخص روزہ رکھ کر جھوٹ بولنااور برا کام کرنا ترک نہ کرے خدا کواس کی پر داہ نہیں کہ اس نے اپنا کھانا پیناچھوڑ دیا ہے۔

یس عبارت ند کورہ کو روزہ کے ساتھ وابستہ کرنا آپ کی زبرد ستی ہے۔ کیونکہ بیہ صرف ایک عام اخلاقی تعلیم ہے۔

پاوری صاحب!:

کریں اور دِل میں یقین رکھا کریں کہ غیر مسیحی لوگ بھی ان کتابوں کی تعلیم عائز دیکھ لیا کی تعلیم سے واقف ہیں۔

کی تعلیم سے واقف ہیں۔

آگے چل کرپادری صاحب نے اِسلام کے تھم متعلقہ قربانی پر بھی اِعتراض کیاہے۔ گراعتراض بھی ایسامزیدار ہے کہ اس کاجواب دینے کوجی نہیں چاہتا آپ لکھتے ہیں کہ۔ "جانوروں کی قربانی کااصول در حقیقت نہ ہب کی عالمگیریت کے منافی ہے۔"۔۔۔۔ ص ۵۵) "بندوستان کو دیکھ لو ہرسال قربانی کی عید پر فساد ہوتا ہے۔ کیونکہ اہل اسلام کی قربانی سے اہل ، بندوستان کو دیکھ لو ہرسال قربانی کی عید پر فساد ہوتا ہے کہ اِسلام کا بیا اصول اور حکم ہر ملک پر صادی نہیں ہوسکتا۔" --- ص ۵۹)

پادری صاحب! آپ کو معلوم ہوگا کہ ہندو لوگ عام قربانی پر خفا نہیں جواب اول:
ہوت- بلکہ خاص گائے کی قربانی پر خفا ہوتے ہیں- اگر ہم ایسے موقع پر جمال فساد کا خطرہ ہو- بھیر بکری کی قربانی کرلیں- پھر تو قربانی کا حکم عالمگیر ند ہب کے منافی نہ ہوگا-؟

کی قوم کی بے جاناراضگی کی وجہ سے اگر کوئی فدہبی عمل غلط ہو سکتا جواب دوم:

ہواب دوم:
ہے۔ تو آپ بتائے کہ بنجاب کے دیمات میں جائ خصوصاً سکھ لوگ جو مسلمانوں کی معجدوں میں اذان ہونے اور عیسائی گرجاؤں میں گھنٹے بجنے پر خفاہوتے ہیں پھرکیا ان کی ناراضگی سے یہ افعال بھی عالمگیریت کے منافی ہیں۔عالمگیرفد ہب کی جو تعریف آپ نے کی ہے۔ اس پر نظر فانی کرکے یہ فقرہ بھی ہوھاد بچئے کہ۔

عالمگیر فد ہب وہ ہو تاہے۔ جس کی تعلیم سے کوئی قوم یا مخص رنجیدہ نہ ہو۔ پھر ہم پوچیس کے کہ مسیحی لوگ جب اپنی کسی بستی میں گائے ذرئے کرتے ہیں تو اس سے بھی ہندو قوم ناراض ہوتی ہے یا نہیں؟ پس سمجھ لیجئے کہ ے

این گنا بیست که در شهر شا نیز کنند

علاوہ اس کے ذرا اوپر چلئے! مسیح کی تعلیم سے یہودی ناراض ہوتے تھے یا نہیں؟ ضرور ہوتے تھے۔ بلکہ ایسے ناراض ہوئے کہ ہندو لوگ بھی مسلمانوں کی قربانی سے اتنے ناراض نہیں ہوتے تھے۔ یہودی تو مسیح کے حق میں اپنی ناراضگی کااظہار ایسے تنگین لفظوں میں کرتے تھے اور کرتے ہیں کہ ہ

51

اگر گویم زبان سوزو اس کے بعد یادری صاحب لکھتے ہیں۔

"جم نے كتاب مسحيت كى عالمكيرى كے باب دوم ميں يہ ثابت كرديا ہے كه كلمت الله (مسح) كا اصول جامع اور عالمكير بن" ---- (ص ٥٦)

آپ کی اس مایہ ناز کتاب کا جواب اس کتاب کے باب دوم میں دیا جائے گا۔
جواب:
انشاء اللہ! پادری صاحب اصول مناظرہ کے ماتحت اپنی پوزیشن کی پروا نہیں
کرتے۔ ہم اپنی حیثیت سے کیوں گریں۔ آپ اس امر کے مدعی ہیں کہ "قرآن کے اصول
عالمگیر نہیں ہیں۔"ہم اتنے جھے کے جواب دہ ہیں۔ باتی رہا انجیل کا عالمگیر ہونا۔ یہ ایک الگ
مضمون ہے۔ اس لئے اس کا جواب بھی الگ ہوگا۔ آپ تو اپنی حیثیت کو ملحوظ نہیں رکھتے ہم
تب کے پیچھے کیوں چلیں۔ ۔۔

وہ اپنی خونہ چھوڑیں گے' ہم اپنی وضع کیوں بدلیں سبک سربن کے کیوں پوچھیں کہ ہم سے سرگراں کیوں ہو اس کے بعد آپ لکھتے ہیں۔

" تقرآن کے اصول اور إسلام کے احکام عالمگیرہونے کی الجیت نہیں رکھتے وہ زمان و مکان کی قود سے آزاد نہیں بلکہ قیود شریعہ کی زنجیوں اور دیگر پابند ہوں سے جکڑے ہوئے ہیں۔ وہ جامد اور شھوس ہیں جو ضرورت تمانہ اور حالت خاص کے مطابق نہیں ڈھالے جاسکتے ہیں۔ ضروریات زندگی تغیر پذیر ہوتی ہیں۔ پس وہ ہر ملک 'قوم اور زمانہ کے لئے کیسال نہیں ہوتیں۔ لیکن اسلامی احکام ان تغیرات کے مطابق حسب ضرورت چیاں نہیں کیے جاسکتے۔ کو نکہ شارع کے خواب و خیال میں بھی نہ تھا کہ اس کے احکام کا غیر عرب پر بھی اطلاق کیا جائے گا۔ تمام ڈنیا کے ممالک کے لوگ اور ہر زمانہ کے مختلف افراد ایک ہی لا تھی سے باکے خود حضرت رسول عبی کی عین حیات میں آپ کو موقعہ اور محل کے مطابق اور نہیں جائے تغیر حالات کے باعث چند احکام بدلنے پڑے تھے۔ نات و مندوخ کا مسلمہ مسئلہ اس امر پر شاہد تغیر حالات کے باعث چند احکام ہدلنے پڑے تھے۔ نات و مندوخ کا مسلمہ مسئلہ اس امر پر شاہد تغیر حالات کے باعث چند احکام ہدلنے پڑے تھے۔ نات و مندوخ کا مسلمہ مسئلہ اس امر پر شاہد تغیر حالات کے باعث چند احکام ہدلنے پڑے تھے۔ نات و مندوخ کا مسلمہ مسئلہ اس امر پر شاہد تغیر حالات کے باعث چند احکام ہدلنے پڑے تھے۔ نات و مندوخ کا مسلمہ مسئلہ اس امر پر شاہد تغیر حالات کے باعث چند احکام ہدلنے پڑے تھے۔ نات و مندوخ کا مسلمہ مسئلہ اس امر پر شاہد تغیر حالات کے باعث و تغیر حالات کے باعث و تعلی اس میں ہو سے۔ "۔۔۔۔۔۔۔۔ (ص کے 6)

اس کا جواب کتاب ہذا کے صفحہ پر آچکا ہے 'جمال نماز کا ذکر ہے۔ یمال بھی ہم مجیب:

- مخضر جواب دیتے ہیں کہ اِسلام کا کوئی تھم بھی ایبا نہیں ہے۔ جو کل دنیا کی اقوام
پر حادی نہ ہوسکے۔

سب سے پہلا تھم توحید و رسالت کا عقیدہ ہے یعنی کلمہ طیبہ "لا اِلله اِلله الله مخصّدٌ رَّسُولُ الله "پر اِیمان لانا و سراتھم \*بخگانه نماز پڑھناہے " تیسراتھم ذکوۃ اداکرناہے چوتھا تھم ماہ رمضان کے روزے رکھناہے - پانچواں تھم عمر بحر میں ایک دفعہ جج کرناہے - یہ سب تھم ایسے عالمگیر ہیں کہ ان کی شمادت زمانہ کے واقعات دے رہے ہیں کہ آج مسلمان کروڑ ہاکی تعداد میں ہرراعظم اور ہر ملک میں آباد ہیں 'جمال ان احکام کی تقیل برابرہوتی ہے۔ آپ مزید تحقیق کرنا چاہیں تو دورات کھلے ہیں۔

ا- دیم کی اسٹر کرکے اسلامی ممالک دیکھ لیں۔

ابن بطوطہ کاسفرنامہ پڑھ لیں یا انگریز پر وفیسر مسٹر آرنلڈ کی کتاب میں مصنف نے کل
 ذنیا میں اِشاعت اِسلام اور اہل اِسلام کے نہ ہی آعمال کا ذکر کیا ہے۔ ان دو طریقوں
 میں سے جو طریقہ بھی آپ اِختیار کریں گے۔ اس کے بعد اُمید ہے کہ آپ اس
 اِعتراض کو واپس لے لیں گے۔

ای ضمن میں آپ نے لارڈ ہیڑ لے (انگریز نو مُسلم) کی ایک چھی کا اقتباس نقل کیا ہے کہ

انگریزوں کو سور اور شراب کے ترک کرنے اور نماز \* بنگانہ پڑھنے کا تھم دیناان کی طبیعت کے خلاف ہے۔۔۔۔(ص ۱۲)

پادری صاحب! یه احکام اِسلام قبول کرنے سے مانع نہیں ہو سکتے۔ چنانچہ لارڈ مجیب:

مجیب:

ہیڈ لے کو بھی اِسلام لانے سے مانع نہیں ہوئے۔ گر مسے کا اِر شاد ذیل ہدایت قبول کرنے سے سخت مانع ہے۔ جس کے الفاظ یہ ہیں۔

"مال اپنے واسطے زمین پر جمع نہ کرو- جمال کیڑا اور مورچہ خراب کرتے ہیں اور جمال چور سیندھ دیتے ہیں- بلکہ اپنامال اپنے لئے آسان پر جمع کرو جمال نہ کیڑا نہ مورچہ خراب کرتے ہیں اور نہ وہاں چور سیندھ دیتے نہ چراتے ہیں-"----(انجیل متی باب۲۰:۲۰) پادری صاحب! ہتائے کہ اس تھم پر یورپ اور امریکہ کے لکھ پی ساہو کار بلکہ مجیب:

مجیب:

ہندوستانی کلیسا بھی عمل کر علق ہے اور وُنیا بھر کے غیر مسیحی تجارت پیشہ لوگ ،
ساہو کار 'سیٹھ اور امیرلوگ کمال تک اس تھم کی تغیل کر سکتے ہیں۔ خود مسیح کے سامنے ایک الیابی واقعہ پیش ہوا تھا۔ جس کے اصل الفاظ یہ ہیں۔

"تب يبوع نے (ايک متلاثی نجات) سے کما-اگر تو کائل ہوا چاہتا ہے تو جاکے سب کچھ جو تيرا ہے خ ڈال اور محتاجوں کو دے کہ مجھے آسان پر خزانہ ملے گاتب آکے میرے پیچھے ہولے 'وہ جوان بیر من کر غمگین چلاگیا کیونکہ بڑا مالدار تھا۔ "

"تب يبوع نے اپنے شاگردوں سے کما کہ میں تم سے بچ کہتا ہوں کہ دولت مند کا آسان کی بادشاہت 

بدشاہت 

میں داخل ہونا مشکل ہے۔ بلکہ میں تم سے کہتا ہوں کہ اونٹ کا سوئی کے ناکہ سے گزر جانا اس سے آسان ہے کہ ایک دولت مند خداکی بادشاہت میں داخل ہو۔"۔۔۔۔ انجیل متی باب ۲۳۱:۱۹۱۱)

پادری صاحب! میں مالدار متلاثی نجات اگر دربار مُحمّدی میں حاضر ہو کرعرض کرتا تو وہاں سے اس کو بیہ تھم صادر ہوتا۔

مجيب:

"تو ایک سال گزرنے پر اپنے مال کا چالیسوال حصد راہ خدا میں دے دیا کر اور باتی اپنی ضروریات کے واسطے محفوظ رکھ لیا کر۔"

تو مخص ذکور اس تھم پر بڑی خوشی اور آسانی سے عمل کرکے نجات اخروی کا مستق ہو جاتااور پہلے کی طرح سارا مال فی سبیل اللہ خرچ نہ کرنے کی صورت میں نجات سے محروم نہ رہتااللہ اللہ 'کیسی سخت ہدایت ہے کہ مالدار کا نجات پانا اس سے بھی زیادہ مشکل ہے کہ اونٹ سوئی کے ناکے سے گزر جائے۔

مسیحی دوستو! آؤ ہم دونوں (مسیحی اور مسلم) ان دونوں تعلیموں (مُحَدّی اور مسیحی) میں امتحان دیں۔ پھردیکھیں کون پاس ہو تاہے کون فیل ۔ بس ہو رہے گا عشق و ہوس میں بھی امتیاز

آیا ہے اب مزاج تیرا امتحان پر

علاوہ اس کے خزیر اگر حرام خور قوم کو قبول اِسلام سے مانع ہے تو یہ قبول مسیحیت

سے بھی مانع ہے۔ کیونکہ خزیر کے متعلق جو تھم قرآن میں ہے وہی تھم تورات میں بھی ہے۔

اس کتاب کی تمہید میں ہم لکھ چکے ہیں کہ تورات ہی مسیحیت کے لئے شریعت کی کتاب ہے۔

اس بارے میں تورات کی ہدایت یہ ہے۔

"سور كه كھراس كاوه حصه ہوتا ہے اور اس كاپاؤں چرا ہے پر-وہ جگالی نمیں كرتا-وہ بھی ناپاک ہے تمہارے لئے، تم ان كے گوشت میں سے پچھے نہ كھائيو اور ان كی لاشوں كونہ چھوئيو كه بيد ناپاك ہیں تمہارے لئے۔"---(احبار باب اا : ۷۰۸)

حرمت خزیر کے متعلق یہ عبارت بالکل صاف ہے۔ 

• اس لئے ہم پادری

میریب:
صاحب کو مشورہ دیتے ہیں کہ جب تک وہ تورات کی اس ہدایت کو منسوخ

کرکے نئی بائیبل نہ شائع کریں۔ اِشاعت اِسلام کے لئے خزیر کو بطور رکاوٹ پیش نہ کیا کریں

بلکہ مناسب ہے کہ ہم دونوں آپس میں مشورہ کرلیا کریں۔ کہ خزیر کے بدلے ان لوگوں کو کیا

چیز دی جائے۔ جے لے کر وہ وین حق کی طرف رجوع کر سکیں ہم اپنی طرف سے گوشت

خوروں کے سامنے دنے بحرے وغیرہ کا گوشت پیش کرتے ہیں۔ اگر آپ ہم سے متنق ہیں تو
ہم کہیں گے۔

شکر اللہ کہ میان من و تو صلح فناد اگر آپ کے پاس کچھ اور ہے تو اپنی نہ ہی تعلیم کے ماتحت اسے پیش تیجیج -ای ضمن میں آپ نے ایک آزاد روش مسلم کا کلام پیش کیا ہے جس کے الفاظ یہ ہیں-

<sup>🛭</sup> حرمت شرا ب کے لئے دیکھوا مثال ۱۲۱:۳۰ و رئو لوس کا خط بنام افسو ل ۱۸:۸۵

"اگر إسلام ايك عالمگير مذهب به توكيول بهم عربی قوی خصائص كے لئے مثلاً ختنه عقيقه طواف كعبه سعی صفا و مروه و امتاع لحم خزير احكام وراشت كلح طلاق و ازدواج تيج و شرا بلكه ايك خاص طريقه عبادت كے لئے جو بالتخصيص عربی زبان ميں ہو مجبور كيے جاتے ہيں۔

(مقولہ "نگار" مندرجہ كتاب زبر جواب ص ١٣٣)

پادری صاحب! آپ مثل مشہور "ڈو بتے کو شکنے کا سمارا" کیوں صحیح ثابت کر مجیب:

مجیب:

رہے ہیں اگر آپ ایسے آزاد رولوگوں کی رائے کا سمارا تلاش کریں گے تو ہم بھی مسٹر بریڈ لا (جن کے نام سے لاہور میں بریڈ لا ہال بناہوا ہے) جیسے معزز رکن پارلیمنٹ انگلتان کی کتاب "تاقضات بائیل "پیش کردس گے" پھرشکایت نہ ہو۔

سنے اس عبارت میں آپ نے ختنے کا ذکر کیا ہے۔ اس کا تھم بھی تورات میں موجود ہے۔
عقیقہ بھی تورات کی بے حساب قریانیوں میں داخل ہے۔ طواف کعبہ بھی اِشاعت اِسلام ہے
مانع نہیں ہے۔ کیا آپ نے بھی سنا نہیں ہے کہ جس طرح عرب لوگ اعمال جج اداکرتے ہیں '
اِسطرح ہندوستان' جاوا ساٹرا اور چین' روس وغیرہ ممالک کے لوگ بھی مناسک جج بجالاتے
ہیں۔ معلوم نہیں آپ واقعات سے چٹم پوشی کیوں کرتے ہیں کیا کسی دور دراز ملک کے لوگوں
ہیں۔ معلوم نہیں آپ واقعات کی ہے کہ ہم اسلئے اِسلام میں داخل نہیں ہو گئے کہ اِسکے احکام کی
نے آپ کے پاس شکایت کی ہے کہ ہم اسلئے اِسلام میں داخل نہیں ہو گئے کہ اِسکے احکام کی
تقبیل ہم سے نہیں ہو سکتی۔ جبکہ خدا کے فضل سے ہر ملک کے لوگ احکام اِسلام میہ کی تقبیل
کررہے ہیں تو آپ قاضی صاحب کی طرح شرکے اندیشہ سے کیوں دبلے ہوئے جارہے ہیں۔
کررہے ہیں تو آپ قاضی صاحب کی طرح شرکے اندیشہ سے کیوں دبلے ہوئے جارہے ہیں۔
مشکل موتی ہے تو حسب فتو کی امام ابو صنیفہ صاحب" اپنی مادری زبان میں پڑھ لیا کریں پس یہ
مشکل ہوتی ہے تو حسب فتو کی امام ابو صنیفہ صاحب" اپنی مادری زبان میں پڑھ لیا کریں پس یہ
وجہ بھی قبول اِسلام سے مانع نہیں ہو سکتی اگر اُن کو پڑھنی ہی نہیں تو ناحق جمیں نہ تراشا

ہاں آپ نے ایک عجیب فقرہ لکھاہے۔ جس کی تصدیق وُنیا میں شاید کوئی ایک شخص

بھی نہ کرے گا۔ گویہ فقرہ بھی کسی آزاد خیال مسلم کی رائے ہے۔ گر آپ نے اسے اپنی تائید سمجھ کر نقل کیا ہے اس لئے اسے بھی ہم آپ ہی کی طرف منسوب سمجھتے ہیں۔ فقرہ نہ کوریہ ہے۔

میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ اِسلام میں تغیر کا خیال ہی ندار دہے۔ اس لئے ترقی کا جو ہر بھی مفقود ہے۔

> تجیب: سے اس کاجواب بالکل آسان ہے۔ جس کی تفصیل یوں ہے کہ

مسیحی تاریخ کی ابتداء سے پنجبر إسلام علیہ السلام کی بعثت تک چھ صدیوں کے واقعات کو ملحوظ واقعات سامنے رکھ لیں۔ ای طرح بعث محمد سے جھ سو سال تک کے واقعات کو ملحوظ رکھیں۔ پھر علم تاریخ کی شمادت سے ان دونوں زمانوں کا موازنہ کرنا چاہیں تو ہم آپ کی دعوت پر آپ کے گرج میں آکر مقابلہ کرکے دکھانے کو تیار ہیں۔ بے شک آپ سارے یورپ کی مسیحی تاریخ کو سامنے رکھیں اور ہم مختلف ممالک میں اِشاعت اِسلام کی تاریخ کو آپ کے سامنے رکھ دیں گے اور اپنی تقریر کو اس شعر سے شروع کریں گے۔ ہے اِدھر آپیارے ہنر آزماکیں تو تیر آزما ہم جگر آزماکیں اِدھر آپیارے ہنر آزماکیں کی تاریخ کو ایک اور ایک احباب اس سے مانع اگر آپ اس مقابلہ کی تکلیف برداشت نہ کرسکیں یا آپ کے احباب اس سے مانع ہوں تو ہم آپ کو مشورہ دیتے ہیں کہ آپ انگریز پروفیسر آرنلڈ کی کتاب "پر پچنگ آف

قار کمین! خدا کی شان ہے کہ اِسلام جو اپنے اندر ہر قتم کے پر حکمت احکام ر کھتا ہے- (اعتقادیہ ہوں یا عبادیہ 'اخلاقیہ ہوں یا سیاسہ) اس پر اِعتراض کرنے کو وہ صاحب پیش ہیں-جن کے ندہب کی اصل تعلیم میں ترتی کرنے کانمونہ ہیہے-

إسلام "(دعوت إسلام) كامطالعه كركے صحيح رائے قائم كريں-

"ظالم کا مقابلہ نہ کر بلکہ جو تیرے داہنے گال پر طمانچہ مارے دو سرابھی اس کی طرف بھیر دے-اگر کوئی چاہے کہ تھے پر نالش کرئے تیری قبالے کرتے کو بھی اسے لینے دے اور جو کوئی تھے ایک کوس بے کار لے جاوے اس کے ساتھ دو کوس چلا جا-"----(متی باب ۳۹:۵۳) مجیب: کیاہی ول خوش کن تعلیم ہے جو سوائے کتابی زینت کے عمل میں آئی نہ سکے- بچھلے دنوں گاندھی جی نے اپنے عقیدہ کے ماتحت جنگ یورپ سے متاثر ہو کر ۔ وزیرِاعظم برطانیہ کو لکھاتھا کہ

مثال:

"ہٹلراگر انگلتان پر قبضہ کرنا چاہتا ہے تو اپنا ملک بلا مقابلہ اس کے حوالے کردو۔" حکومت انگلتان کی طرف ہے اس کا جواب جو آیا اس کا مضمون اس شعر میں ہے

نہ کریں میرے لئے حضرت ناصح تکلیف خود طبیعت دِل بے تاب کو سمجھالے گ یہ ہے مسیحی ندہب کی ترقی کا ذریعہ جو در حقیقت تنزل بلکہ موت کے برابر ہے مسیحی قوم کا بنیادی پھر قسطنطین اعظم ہوا ہے۔ قسطنطنیہ کی تاریخ شمادت دیتی ہے کہ اس بادشاہ کے جانشینوں نے بھی عربوں اور ترکوں کے حملوں کے وقت اس سنہری اصول پر عمل سیس کیا بلکہ بوے زور سے حملہ آوروں کا مقابلہ کرکے آخری دم تک جان تو ٹر مزاحمت کرتے رہے۔ حالا نکہ یہ لوگ ندہب کے لحاظ سے بوے کیے عیمائی تھے۔ اس کے علاوہ صلیبی جنگوں میں مسیحوں نے جو پچھ کیا وہ کس تاریخ دان سے مخفی سیس ہے نہ صرف یہ کہ ظالم کامقابلہ نہ کیا بلکہ سلطان صلاح الدین ایوبی پر حملہ آور ہونے کو یورپ کی کل مسیحی سلطنتیں متفق ہوگئیں' بلکہ سلطان مرچہ ڈ شیر دِل ان سب کو لے کر مسلمانوں پر حملہ آور ہوا۔ جس میں سب پادری شریک ہوئے یہ لوگ سوتے اُٹھ کرضبح کو اپنے خواب ساتے کہ۔

"آج دات مقدسه مریم نے ہمیں ہدایت کی ہے کہ میرے بچوں کو کمہ دو کہ اس جنگ میں خوب ڈٹ کر لڑو۔"

جب بادری لوگ اس تدبیر سے بھی کامیاب نہ ہوئے تو یہ بات بنائی کہ چونکہ فوج کے سب سپائی گنگار ہیں اس لئے فتح نہیں ہوتی۔ ہمیں چاہئے کہ معصوم (بے گناہ) بچوں کی فوج تیار کریں۔ چنانچہ انہوں نے نابالغ بچوں کی ایک فوج بنائی۔ جس کا افسر بھی ایک گڈرئے کا لاکا مقرر ہوا۔ جس کی عمر قریبا گیارہ سال تھی۔ نابالغوں کی اس فوج نے گاڑیوں میں بیٹھ کر روشکم کارخ کیا۔ راستے میں جب کوئی بہتی آتی تو بچ پوچھتے کہ یروشکم ہی ہے۔ اس سفر میں ہرمقام کے مسیحی لوگ ان کی خوب خاطر تواضع کرتے اور پادری لوگ ان کو دعائیں دیتے۔ گر بھیجہ یہ ہوا کہ باد مخالف چلنے کی وجہ سے ان مجاہدین کے بچھے جماز تو سمند رہی میں غرق ہوگئے بھیجہ یہ ہوا کہ باد مخالف چلنے کی وجہ سے ان مجاہدین کے بچھے جماز تو سمند رہی میں غرق ہوگئے

اور جو باقی بچے وہ کسی اور ساحل پر جاگے۔۔۔۔(بائی روڈ آف ہسٹری)

کیااس جنگ میں مسے کی یہ تعلیم کہ ظالم کامقابلہ نہ کر- عمل میں لائی پاوری صاحب!:

- ان میں از ک کی گئی

علاوہ اس کے موجودہ جنگ پورپ ۴۴ء مااء میں مسیحی قومیں جو کچھ کررہی ہیں وہ مسیح کی تعلیم عدم تشد د کے مطابق ہے یااس کے خلاف؟ ۔

نه چھیٹراے گھٹ باد بماری راہ لگ اِپی کے تھے اٹھکیلیاں سوجھی ہیں ہم بیزار بیٹھے ہیں

ایک اور حواله: پادری صاحب لکھتے ہیں کہ

"مولانا عبد الماجد صاحب بھی اسے مرحوم مولانا محد علی کے اخبار "بهدرد" دبلی میں بعنو ان "بماری بے بی" یہ سوال پوچھتے ہیں اور فرماتے ہیں "بہم کو جو قد ہی آزادی ہندوستان میں حاصل ہے اِسکا اندازہ روز مرہ کی چند مثالوں سے فرمائے - ہم میں سے ایک مخض حرامکاری کا مرتکب ہو تا ہے ۔ اِسکے بعد وہ اپنے تئیں حد شرعی کیلئے پیش کرتا ہے - کیا قانون وقت ہم کو اِسکی اجازت دے گا کہ ہم اُسے شگار کریں ؟ ایک مسلمان چوری کرتا ہے دو سرے مسلمان اِسکا اِجازت کے اللہ والن چاہی کے اور کی کرتا ہے دو سرے مسلمان نے در اُن اِن چاہیں تو از روئے قانون تو رُسکتے ہیں ؟" -- (اار فروری ۱۹۲۵ء ص کا)

اِس اقتباس کا مطلب بجائے خُود صحیح ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ اِسلام کے جیب:

مجیب:

احکام دو قتم کے ہیں۔ ایک وہ احکام ہیں جو (مسلم افراد) کے لئے ہر حال میں واجب العل ہیں۔ جیسے نماز روزہ وغیرہ۔ یہ تو کسی حالت میں بھی نہ مرفوع ہیں اور نہ مشکل اسلام ی احکام کا دو سراحصہ سیاست اور حکومت پر ہنی ہے۔ یعنی اس قوم سے متعلق ہے جو برسر حکومت ہو۔ اس حصے میں قوانین فوجداری اور تعزیرات وغیرہ شامل ہیں۔ پیغیبراسلام علیہ السلام کی زندگی میں داخل ہوئے تھے۔ اس کے باوجود اسلام ملہ شریف میں بھی مکمل تھا۔ پیغیبراسلام کی زندگی ہو شریف میں بھی مکمل تھا۔ پیغیبراسلام علیہ السلام کی زندگی جو شریف میں بھی مکمل تھا۔ پیغیبراسلام علیہ السلام کی زندگی جو شداکی تقدیر سے دو حصول میں منقسم ہوئی اس میں بھی مکمل تھا۔ پیغیبراسلام علیہ السلام کی زندگی جو شداکی تقدیر سے دو حصول میں منقسم ہوئی اس میں بھی مکمل تھا۔ پیغیبراسلام علیہ السلام کی زندگی جو شداکی تقدیر سے دو حصول میں منقسم ہوئی اس میں بھی راز مخفی ہے کہ جو مسلم قوم اپنی غفلت خداکی تقدیر سے دو حصول میں منقسم ہوئی اس میں بھی راز مخفی ہے کہ جو مسلم قوم اپنی غفلت

یا بد قشمتی سے بر سر حکومت نہ ہونے کے باعث تعزیرات جاری نہ کر سکے۔ عند اللہ وہ بھی با ایمان مسلم متصور ہو۔ جیسے وہ غریب مسلمان جس کے پاس مال نہیں ہے۔ خیرات اور حج ادانہ كرنے كے باوجود بھى مسلمان ہے-

آپ ایم- اے ہو کر اسلام ی تاریخ سے اتنے ناواقف کیوں ہیں؟ کیا آپ نے اسلامی تاریخ میں نہیں پڑھا کہ اِسلام ہندوستان میں تو ب شک فاتحانہ انداز میں آیا۔ گرچین دو سرے ممالک میں تاجرانہ اور سیاحانہ حیثیت سے داخل ہوا۔ ابتداء سے آج تک وہاں اِسلام ی حکومت قائم نہیں ہوئی۔ گرمسلمان کروڑوں کی تعداد میں وہاں پائے جاتے ہیں- پس یہ تاریخی واقعات ہماری تائید کرتے ہیں- اِسلام حکومت کی حالت میں بھی دین الہی ہے- اور رعایا ہونے کی صورت میں بھی دین الہی ہے- جس طرح اميري كى حالت ميس بھى إسلام وين إلى ہے-اسى طرح غريبى كى حالت ميس بھى دين إلى ہے-ہاں اس میں شک نہیں کہ بر سر حکومت ہو کرمسلم قوم اسی طرح ایک معزز قوم شار ہوتی ہے۔ جس طرح آجکل ہندوستان میں انگریز ہیں۔ گراس کا بیہ مطلب نہیں کہ ماتحت اقوام مسلمان نہیں۔ دیکھئے ہندوستان میں مختلف قومیں جیسے پٹھان' ترک اور مغل وغیرہ آئے لیکن یہ جمعی نہیں ہوا کہ حاکم قوم نے اپنے ماتحت ہندوستانی مسلمان قوموں کو مسلمان ہی نہ سمجھا ہو-پس اقتباں ندکورہ سے آپ کابیہ نتیجہ نکالنا (کسی طرح صیح نہیں جو آپ نے مندرجہ

ذمل الفاظ مين نكالاي)-

"کیااس قتم کااضطرار اور بے چینی بید ثابت نہیں کرتی کہ اِسلام ی قوامین عالمگیر نہیں ہیں آج کونمی مهذب سلطنت زناکاری کی سزا سنگساری اور چوری کی سزا قاطع سارق تجویز کرے گی- یہ قوانین رسول عربی کے زمانہ کے اہل عرب کے لئے نمایت موزوں تھے۔ لیکن چو نکه وہ ابتدائی قرون اِسلام کے لئے موزوں ہوئے تھے۔ چودہ سوسال کے بعد دور حاضرہ کے حالات يران كااطلاق نهيس موسكتا- " ---- ص ١٤)

عالمگیریت کا جواب تو ہو چکا- یہ نتیجہ نکالتے ہوئے غالبًا آپ کو حکومت حجاز کاعلم نہیں ہوگا' جو آج ساری دنیا میں اصل اِسلام ی حکومت کانمونہ ہے میرامشورہ ہے کہ آپ حج کے دنوں میں کسی مسیحی کو حجاز میں جھیجیں اور ساتھ ہی اس کو کمہ دیں کہ وہ وہاں جاکرچوری کرے۔ پھراگر وہ اپنے ہاتھ سالم لے کر آجائے تو مجھے اطلاع دیں۔ میں بھی اس کی زیارت کو آؤں گا۔ آپ نے ازراہ تو ہین اس زمانہ میں اِسلام کے ان قوانمین کااطلاق نہ ہو سکنے کا چبھتا ہوا اِعتراض کیاہے۔

واقعات محیحہ اصل راہنما ہوتے ہیں۔ جن کی راہنمائی میں غلطی بیادری صاحب!:

آپ اپنی آسانی کے لئے اخبار "پرکاش" ۲۲ نومبر ۴۲۰ء دیکھ کے ہیں۔ اگر یہ پرچہ آپ کونہ کے تو اپنی پڑوی جماعت احمدید کا آرگن اخبار "پیغام صلح" مورخہ ۱۲ نومبر ۴۲۰ء ص ۲۰ دیکھ لیجئے کہ ملک میں ہرسال گذشتہ سال کی نسبت جرائم ذیادہ ہوتے ہیں۔ برخلاف اس کے عرب میں جاکر دیکھئے جمال اِسلام می حکومت قائم ہے وہاں آپ چوری 'رہزنی' زناکاری وغیرہ اخلاقی جرائم شاذ و نادر پائیں گے۔ یہ نظارہ دیکھ کراسلام کے حق میں آپ کے منہ سے بے ساختہ یہ شعر نکلے گا۔ ۔

اسلام!

کیا جانے تجھ میں کیا ہے۔ کہ لوٹے ہے تجھ یہ جی یوں اور کیا جہاں میں کوئی حسیں نہیں ہاں جناب! ہم تو اتنے حصے سے فارغ ہوگئے اور اب ہماری بھی من لیجئے اور اپ دوستوں کو بھی سنائیے۔

مسیح نے فرمایا ہے کہ میں تلوار <sup>●</sup> چلانے آیا ہوں۔۔۔(گذشتہ صفحات میں درج ہے) کیا ہندوستان کے مسیحی لوگ بھی اس تھم پر عمل کرسکتے ہیں۔اگر کرسکتے ہیں تو شوق ہے کریں اگر نہیں کرسکتے تو مسیحی نہ ہب عالمگیر کیسے ہوا۔ ۔۔

ہاتھ لا اُستاد کیوں کیسی کی من صفحہ ۱۸ سے صفحہ ۷۲ تک پادری صاحب نے چند مسلم اہل قلم کی مختلف سنبیہ میر: سنبیہ میر: آرائیں نقل کی ہیں جوان دنوں کی ہیں۔۔۔۔۔۔جن دنوں قانون خلح اور عدم

<sup>€</sup> متى باب،۱۰ ۳۵ (۳۵)

فنخ نگاح مرتدہ کابل مرکزی اسمبلی میں پیش تھا- اس زمانہ میں بعض اہل علم کی رائے تھی کہ حکومت سے قانون بنوانے کی ضرورت نہیں بلکہ ہمیں اپنی اِصلاح خود کرنی چاہئے-

اس رائے کے اصحاب نے اپنی رائے کو قوت دینے کے لئے یہ بھی لکھ دیا تھا کہ حکومت سے قانون بنوانا گویا شریعت کو ناقص ماننا ہے۔ بس پھر کیا تھا۔ "او تکھتے کو تھیلتے کا بہانہ " پادری صاحب بہت خوش ہوگئے کہ ہمارے ہاتھ بڑا زبردست ہتھیار آگیا۔ کیونکہ بعض مسلمان عالموں نے تشلیم کرلیا کہ اِسلام ایک غیر مکمل فذہب ہے۔ اس کو کہتے ہیں ڈو ہتے کو علیہ کا سارا۔

بادری صاحب!:

ہے- بلکہ ہرایک ندہب میں پائی جاتی ہے- منوجی کا دھرم شاستر ہویا گریعت موسوی، دونوں میں یہ تقسیم اسلام سے مخصوص نہیں شریعت موسوی، دونوں میں یہ تقسیم برابر پائی جاتی ہے- بعض احکام شخصی ہوتے ہیں جن کے ذمہ دار افراد ہوتے ہیں، بعض جماعتی جن کی ذمہ دار حکومت ہوتی ہے آپ نے ان اہل علم کی رائے تلاش کرنے میں ناحق زحمت اٹھائی ہے- میں آپ کو آسان راستہ بتائے دیتا ہوں۔ آئندہ اِعتراض کرنا ہوتو اس طرح کیا کرد کہ-

اسلام کے احکام چور کا ہاتھ کاٹو' زانی کو سزا دو وغیرہ اس قتم کے احکام چونکہ حکومت سے تعلق رکھتے ہیں۔ اس لئے عام مسلمان ان جرائم کی سزا نہیں دے سکتے پس اِسلام ایک نامکمل فدہب ہے'کیونکہ ہرملک میں اس کے احکام کی تقیل نہیں ہوتی۔

پاوری صاحب! دیکھنا ۔

تینے تو او حچمی بڑی تھی گر بڑے ہم آپ ہی دل کو قاتل کے بڑھانا کوئی ہم سے سکھ جائے

شریعت کا کامل یا غیر کامل ہونا تو اس امر پر مو قوف ہے کہ اس کے احکام قابل عمل ہیں یا نہیں۔ رہاہیہ کہ ان کے عمل در آمدیس کوئی امر مانع ہو تو یہ بات اس میں دخل انداز نہیں ہے۔ اس کی مثال بالکل ایس ہے کہ کسی گاؤں میں وبا پڑ جائے اور وہ لوگ رمضان کے روزے نہ رکھ سکیں تو روزوں کی فرضیت پر کوئی اِعتراض نہ ہوگا' یمی حال پادری صاحب کا ہے۔ مسیحی ند ہب پر جو اِعتراضات ہیں ان پر آپ غور کرتے ان کی تفصیل ہم رسالہ ہذا کے ۔

دو سرے باب میں کریں گے انشاء اللہ تعالی!

پادری صاحب نے رسالہ زیر جواب کے صفحہ 20 سے صفحہ ۱۸ تک اہل قرآن اور المحدیث کے مناظرات کا ذکر کیا ہے۔ جس میں خاکسار ابوالوفاء اور مولوی احمہ الدین احرت سری کے تحریری مکالے کا بھی ذکر ہے اور آپ نے از خود حکم بن کریہ فیصلہ بھی دیا ہے کہ المحدیث حق بجانب ہیں (شکریہ!) نتیجہ سے معلوم ہوتا ہے کہ مصنوعی حکم کا فیصلہ کسی ذاتی غرض پر مبنی ہے وہ غرض یہ ہے کہ قرآن کو غیر مکمل کتاب ثابت کیا جائے چنانچہ اس بحث کے اخریمیں آپ نے بھی نتیجہ نکالتے ہوئے لکھا ہے کہ م

"قرآن اک غیر مکمل کتاب ہے۔" (صفحہ ۹۰)

اس کئے میں اس مناظرِے کی رو کداد سے اپنے پہلے پرچے کا ایک اقتباس پیش کرتا ہوں۔

قرآن اور حدیث کے تعلق کاؤکر کرنے کے بعد میں نے یہ فقرے بھی لکھے تھے کہ

"اس کی مثال آج کل کی اصطلاح میں یوں لمتی ہے کہ قانون سازی لیجسلیٹو کونسل کا کام ہے

ہائی کورٹ کا کام قانون سازی نہیں گرجس قانونی دفعہ پر ہائی کورٹ کسی صورت میں فیصلہ کر

دے تو تمام صوبہ کے لئے وہ فیصلہ مثل قانون کے نافذ ہو تا ہے۔ اور اگر پریوی کونسل کے جج

کسی جانب رائے قائم کر دیں تو (ان کا فیصلہ) سارے ممالک محروسہ کے لئے جمت ہو جاتا

ہے۔ طلا نکہ وہ فیصلہ قانون نہیں بلکہ قانون کی تشریح اور حسب قانون فیصلہ ہے، ٹھیک اس

طرح بیغیر خدا کی حدیث کو قرآن مجید کے ساتھ نبست خاص حاصل ہے۔ اس لئے حدیث

نبوی کے احکام کو خدا تعالی نے آحکام الیہ میں شار کیا ہے۔"

چنانچه إرشادے-

اَلَمْ تَرَ اِلَى الَّذِيْنَ قِيْلَ لَهُمْ كُفُّوا آيْدِيَكُم وَآقِيْمُو الصَّلُوةَ

----(پ٥:ع٨)

رجم "اے نبی! آپ نے ان لوگوں کو دیکھا جن کو کماگیا کہ جنگ ہے اس میں میں اس میں کہ میں کہ جنگ ہے اس میں اس میں ا اس بند رکھواور نماز پڑھتے رہو۔ "----(برہان القرآن صفحہ ۸) قرآن اور حدیث کے باہمی تعلق کی تصویر ہمارے نزدیک ہے ہے کہ باہمی تعلق کی تصویر ہمارے نزدیک ہے ہے کہ بادری صاحب!:

قرآنی احکام کو باد جود عموم لفظی کے احادیث سے خاص کر لیتے ہیں 'مثلاً نماز جمعہ کا تھم'جس کی بابت آیت کریمہ "اِذَا نُوْدِیَ لِلصَّلُوة " میں لفظ عام ہے۔ یہ لوگ سخت گری کے موسم میں عام مسلمانوں کی طرح دو پسر کے وقت ہی نماز جمعہ پڑھتے ہیں۔"فنفکر و یا اولی الالباب"

پادری صاحب عمر کے لحاظ سے ابھی بردھاپے کو نمیں پنچ۔ گرمیں منبیہ مروری:

دیکھا ہوں کہ آپ پرنسیان غالب ہے اس لئے علم کلام کی رو سے
آپ اپنی حیثیت بھول جاتے ہیں۔ پس وہ غور سے سنیں و آن مجید (بالفرض) اگر جملہ ضروری احکام نمیں ہیں اور ایسے احکام ہم حدیثوں سے اخذ کریں تو بھی قرآن کے عالمگیر مونے میں شبہ نمیں ہوسکتا کو نکہ عالمگیر ذہب کی تعریف میں آپ نے لکھا ہے کہ

" عالمگیر ذہب کی لازی شرط ہے کہ اس کے اصول دُنیا کے کل ممالک اور اقوام پر حاوی ہو سکیں اور اس کا پیغام یہ المیت رکھتا ہو کہ زمان و مکان کی قیود سے آزاد ہو اور کسی خاص قوم یا زبان یا ملک سے متعلق نہ ہو۔" ---- توضح البیان صفحہ ۱۵)

اس کی تعریف کی روشنی میں 'میں کہہ سکتا ہوں کہ قرآن مجید میں اگر فقط ایک دو تھم ہوتے مثلاً نماز اور زکو ۃ تو بھی قرآن عالمگیر ہو سکتا تھا۔ کیونکہ اس حالت میں بھی سب قومیں اس پر عمل کر سکتی ہیں۔

سنبھل کے رکھیو قدم دشت خار میں مجنوں

کہ اس نواح میں سودا برہنہ یا بھی ہے

قار کین کرام! پاوری صاحب کی بے چار گی ملاحظہ کیجئے کہ قرآن مجید کی عالمگیریت پر بحث کرتے ہوت اسلام میں اسی نظرے دیکھے

#### اسلام اور مسیحیت

64

جاتے ہیں۔ جس نظرسے عیسائیوں میں یورپ کے اہل بدعت اور ملحدین کو دیکھا جاتا تھا۔ جمال تک نفس قرآن کی تعلیم کے مضمون کا تعلق ہے۔ وہ تو ختم ہوگیا۔ باقی رہا آپ کا خطاب قادیانیوں اور لاہوریوں سے' سو اس کے جواب دہ وہی لوگ ہیں۔ چنانچہ آپ کے مندرجہ ذیل الفاظ۔

"جب سے مولوی محمد علی صاحب ایم اے نے قادیان کی تاریک چار دیواری سے جہال علم و عقل کا دم گھٹتا ہے انکل کر لاہور کی علمی فضا میں سانس لینا شروع کیا ہے۔ آپ نے اپنے بیر حضرت اقد س مسیح موعود مهدی معبود حضرت مرزا غلام احمد قادیانی کرشن ثانی کی بعض باتوں اور فاسد عقیدوں سے عملاً توبہ کرنی ہے۔" ---- صفحہ ۱۸۸)

اتباع مرزا کو ذمہ دار قرار دیتے ہیں' آپ جانیں اور وہ جانیں۔ آپ کی پارٹی کے رکن رکین پادری عبدالحق صاحب ہمیں کہا کرتے ہیں کہ

آپ (ٹناء اللہ) ہمارے اور اتباع مرزا کے معاملات میں دخل ند دیا کریں کیونکہ ہم دونوں مسیحی ہیں' فرق اتباہے کہ ہم مسے ناصری کے پیرو ہیں اور وہ مسے قادیانی کے۔

اس لئے ہم ان کے مشورے کے مطابق آپ کے اور احمدیوں کے معاملہ میں دخل نہیں دیتے بلکہ خاموش رہتے ہیں-بقول شاعر

'مختسب رادرون خانه چه کار"







اسلام اور مسیحیت

بابدوم

## مسحيت كي عالمگيري پرايك نظر

سنے ہوں گے چمن میں سینکڑوں نالے ہزاروں کے کلیے ہیں! کلیجہ تھام لواب دِل جلے فریاد کرتے ہیں! پادری برکت اللہ صاحب نے اپنی دو سری کتاب میں مسیحی غد ہب کی عالمگیری پر بحث کی ہے۔ابیا ہونابھی چاہئے تھا۔ کیونکہ عرب کامقولہ

"تعرف الاشیاء باضد ادھا" بہت مشہور ہے 'یعنی چیزیں مقابلہ میں پر کھی جاتی ہیں۔ گراس کتاب میں آپ نے پھروہی اصولی غلطی کی ہے 'جو آپ جیسے مصنفوں سے بعید نہیں ہے 'اصول معقول ہیہ ہے۔

ثبت العوش ثم النقش پہلے تخت بناؤ پھر اس پر نقش کرو علم مناظرہ کااصول بھی بہی ہے کہ دعویٰ اگر قابل تشریح ہو تو پہلے اس کی تشریح کی جائے پھراگر دلیل کی حاجت ہو تو دلیل بھی پیش کی جائے' میں طریق آج کل عدالتوں میں بھی مروج ہے۔ گمرپادری صاحب کاعمل اس اصول پر ہے۔ ۔۔

نہ پیروی قیس نہ فریاد کریں گے ہم طرز جنوں اور ہی ایجاد کریں گے پادری صاحب کو چاہئے تھا کہ اس کتاب میں پہلے مسیحی نم جب کی تصویر دکھاتے یعنی آپ بتاتے کہ مسیحی نم جب کے فلاں فلال عقائد اور احکام ہیں جو ساری ونیا کے لئے قابل قبول اور قابل عمل ہوسکتے ہیں۔ ایسا کرنے سے شاید آپ کو یہ نقصان ہو تا کہ مضمون چند

### اسلام اور مسيحيت

66

صفحات میں ختم ہو جاتا جو بلحاظ ضخامت کے کتاب کی بجائے کتیب (ٹریکٹ) میں موسوم ہوتا جو آپ جیسے بڑے پادری کی شان کے لحاظ سے بہت کم درجے کا سمجھا جاتا' خیر پادری صاحب نے جو کچھ کیا ہے سوچ سمجھ کرہی کیا ہوگا۔ ہمیں اس سے کیا مطلب ے

محتسب رادرون خانہ چہ کار

آپ نے عالمگیرند ہب کی تعریف کے متعلق مختلف عنوانات کے ماتحت ہو کچھ لکھا ہے اسے ہم یکجالکھ دیتے ہیں۔ پادری صاحب فرماتے ہیں۔

ا- عالمگیر فد جب کی پہلی شرط بیہ ہے کہ اُسکے اُصول ارفع اوراعلیٰ ترین ہوں- اُن اُصولوں میں بیہ صفت ہو کہ دُنیا کے سب لوگوں کی ضمیریں اُن کو مان سکیں--(صفحہ9)

۲- لازی امر ہے کہ عالمگیر فدہب خداکی نبت ایسی تعلیم دے جس کے سامنے ہر زمانہ اور قوم کی گردنیں جھک جائیں ----(صفحہ ۱۰)

۳- کوئی نہ بب عالمگیر کہلانے کا مستق نہیں ہو سکتا۔ جس کے اصول عالمگیرنہ ہوں۔ جس نہ بب کے اصولوں میں بیہ صلاحیت نہیں کہ وہ ہر ملک 'قوم اور زمانہ اور نسل کے لوگوں پر حاوی ہوسکے۔ وہ نہ بب صرف ایک ملک یا قوم یا زمانہ یا پشت کے لئے ہی مفید ہو سکتا ہے۔۔۔۔۔(صفحہ ۱۱)

۳- لازم ہے کہ عالمگیر فد ہب کے اصول نہ صرف زمانہ ماضی کے لئے کسی خاص قوم یا ملک یا پشت یا زمانہ کے صبح رہبررہ چکے ہوں بلکہ یہ بھی ضروری ہے کہ ان اصولوں کا اطلاق دور حاضرہ کے تمام ممالک واقوام پر ہوسکے -----(صفحہ ۱۲۳)

۵- چونکہ عالمگیرندہب کا تعلق کل اقوام عالم کے ساتھ ہے اور زمانہ ماضی دور حاضرہ اور زمانہ ماضی دور حاضرہ اور زمانہ مستقبل کے ساتھ وابسۃ ہے اور یہ بھی واجب ہے کہ اس کے اصول اعلیٰ ترین اور بلند ترین پایہ کے ہوں- لہذا یہ ضروری ہے کہ عالمگیر ندہب کے اصول نداہب عالم کے اعلیٰ اصول کے جامع ہوں----(صفحہ کا)

۲- عالمگیرند بب کے لئے نہ صرف بیہ ضروری ہے کہ اس کے اصول اعلی 'ارفع' جامع اور کامل ہوں۔ بلکہ بیہ اشد ضروری ہے کہ اس میں بیہ کامل نمونہ بھی ہو۔ جس کی شخصیت میں وہ اعلیٰ اور افضل اصول پائے جائیں۔ والدین اور استاد اس حقیقت سے بخوبی

واقف ہیں کہ اصول کی تلقین سے نمونہ دکھانا بمتر ہو تا ہے ---- (صفحہ ۲۳)

یں سارے اصولوں پر ہمارا صاد ہے-ان اصولوں کے ذکر کے بعد پادری صاحب مجیب:

مجیب:

ن درمیسے " کے عالمگیر ہونے کا دعویٰ کیا ہے- جو اننی کے الفاظ میں درج ہے- یادری صاحب اصل مطلب کی بات یوں لکھتے ہیں کہ

"مسیحی ندجب اکیلا واحد ندجب ہے جو ان تمام شرائط کو جن کا ذکر اس باب میں کیا گیا ہے-بدرجہ احسن بورا کر تاہے-

"کلمت الله (مسیم) کی تعلیم تمام اعلی ترین اور بلند ترین اصول پر مشتمل ہے- مسیحیت خدا اور إنسان کی نسبت وہ تعلیم دیتی ہے- جس سے دیگر ندا ہب کیسر خالی ہیں- کلمت الله نے خدا کی ذات کی نسبت جو تعکیم دی ہے وہ بے نظیرلا ثانی اور ابدی ہے-"----(صفحہ ۲۷)

زیر خط الفاظ کو غور سے پڑھیں۔ بس بھی ایک مرکزی بحث ہے۔ سب سے قار کین!:

پہلے ہم ای مسئلہ کی تحقیق کرتے ہیں کہ مسحیت نے خدا کی نبست کیاتصور پیش کیا ہے اور جو کیا ہے۔ وہ اس قابل ہے کہ کوئی عقل سلیم اسے قبول کرسکے۔ اس جگہ ہم پادری صاحب کا ایک مختصر سافقرہ نقل کرکے اس کو علم تاریخ کی روشنی میں دیکھتے ہیں۔ پادری صاحب نے نمایت مختصر مگر جامع الفاظ میں خدا اور مسیح کا تصور یوں دکھایا ہے کہ

عیسائی لوگ خداوند میچ پر ایمان رکھتے ہیں اور خدا پر اس لئے ایمان رکھتے ہیں کہ وہ میچ کی مانند ہے۔" ---- (میسجیت کی عالمگیری ۱۳۴)

اگرچہ کی ایک فقرہ مسیحی ندہب کے خدوخال کی شاخت کے لئے کافی ہے۔ گر تاریخ مسیحت کی روشنی میں اس فقرہ کی تفصیل پر نظر ڈالتے ہیں۔ اس سے پہلے قار کین مختصر کی تمید سن لیں۔ تیسری صدی عیسوی میں عیسائیوں میں مسیح کی شخصیت کی نسبت اِختلاف شدید پیدا ہوگیا۔ اس ذمانہ میں بادشاہ قسطنطین اعظم عیسائی ہوچکا تھا۔ اس لئے اس نے مسیحی امت کی ہمدردی کے پیش نظراس معالمہ میں دخل دے کرپادریوں کی ایک کونسل سے اس کا فیصلہ کرا دیا۔ جس کی تفصیل مندرجہ ذیل عبارت میں ملتی ہے تواریخ مسیحی کلیسامصنفہ پادری ذبلیو۔ ڈبلیو، ٹی ہمیرس بی 'اے میں لکھا ہے۔

"شہنشاہ کونسشائن نے اس ارادہ سے کہ کلیسا میں زیادہ جھڑے ند بڑیں 'ہیانید کے شہر

کورڈوا کے بیٹ ہوسس کو جو کہ نہ ہی معاملات میں شہنشاہ کا صلاح کارتھا اسکندریہ کو بھیجا اور اگر نڈر اور ایریں کے نام خطوط ارسال کے جن میں تحریر فرمایا کہ یہ جھگڑا صرف لفظی بحرارہ ہو۔ خدا کے بھید اِنسانی سمجھ وادراک سے بالا ہیں۔ اس پر تو سکندریہ میں اور بھی آگ لگ گئے۔ زیادہ فساد مجھے لگ سوہوسیس واپس شہنشاہ کے پاس آگیااور شہنشاہ کو تمام حالات سے لگہ گئیا۔ چو نکہ اس اہم معالمہ کا فیصلہ ضروری تھا اور بھی اور بھی مشکلات تھیں۔ للذا شہنشاہ نے کلیسا کے تمام بیشیوں کی ایک کو نسل بتھینیا کے شرنائیسیہ میں ۴۳۵ء کے در میان منعقد کی اگرچہ اس سے پیشخر بھی کئی کو نسل ہو کمیں۔ گر وہ اپنے اپنے علاقہ کی ضروریات کے کہ اگرچہ اس سے پیشخر بھی کئی کو نسل ہو کمیں۔ گر وہ اپنے اپنے علاقہ کی ضروریات کے مطابق تھیں۔ لیکن یہ کو نسل کو نسل کو نسل کو سل جو کراپنے ایکنان اور حقیقی برادری کو ظاہر کریں۔ اس کو نسل میں قریباً ۱۵۰۵ ڈیلیکیٹ اور ۱۳۰۰ سے زیادہ بشپ فراہم ہوئے جو عمواً مشرقی کلیساؤں سے آئے تھے چو نکہ علاوہ مسکلہ ایریس کے بریزیڈ نئوں کے ہاتھ اور باتیں بھی قائل فیصلہ تھیں اس لئے کونسل تین مہینہ تک قائم رہی۔ افتتامی خطبہ خود شہنشاہ نے پرھا۔ اگرچہ مباحث میں شہنشاہ شائل رہا، گر معالمہ کونسل کے پریزیڈ نئوں کے ہاتھ میں چھوٹر ڈریاس کونسل میں تین یارٹیاں تھیں۔

(الف) آرتھوڈوکس' جن کی تعداد تمیں کے قریب تھی۔ ان کے لیڈر الگذنڈر اسیس ہوسیس اور اتھاناسیس حوالگذنڈریا کا آرچ ڈیکن تھا۔

(ب) كونسرونيوان كى تعداد تقريباً ٢٠٠ تقى- ان كاليدُر قصريه كابشپ يوى بيس تھا- يوں توبه لوگ ايرين خيالات سے متفق نه تھے- گريه خيال كرتے تھے كه كليساكواس سے چندال نقصان كانديشه نميں-اس لئے ايريس سے چندال تخق نه كرني چاہئے-

(ج) ایرین 'جن کالیڈر ایریس تھا'اس کے ساتھ کو میڈیا کابٹ یوی ہیں اور بعض مشرقی بشی تھے جواریس کو پیند کرتے تھے۔

بہت مباحث کے بعد کیو میڈیا کے بشپ کی لیڈری میں اٹھارہ ایرین نے ایک ایرین عقیدہ کونسل میں پیش کیا اور کونسل سے منظوری کی درخواست کی کیکن اس درخواست پر تخت شورش کچ گئی اور عقیدہ بھاڑ کر پرزے پرزے کر دیا۔ اس پرایریس کے تمام دوستوں نے ایریس کو چھوڑ دیا اور ایرین ایزم نامنظور ہو کر روکر دیا گیا۔ اس کے بعد قیصریہ کے بشپ یوسی ایریس کو چھوڑ دیا اور ایرین ایزم نامنظور ہو کر روکر دیا گیا۔ اس کے بعد قیصریہ کے بشپ یوسی

میں نے وہ عقیدہ پیش کیا جو اس کی کلیسا میں رائج تھا'کونسل نے اس عقیدہ کو آرتھوڈ کس ایمان ی عقیدہ منظور کیا- اس پراتھاناسیس نے عقیدہ کو زیادہ واضح کرنے کی خاطرزیل کی تین باتیں شامل کرنے پر زور دیا-

(الف) خدا کااکلو تا بیٹا بایں تشریح کہ وہ باپ کے جو ہرہے ہے۔

(ب) مصنوع نهيس بلكه مولود-

(ج) اس کااور باپ کاایک ہی جو ہرہے۔

یہ سب کچھ منظور ہوگیااور آخر میں ان لوگوں پر لعنت پھٹکار درج کی گئی۔ جن کا یہ اِیمان ہے کہ ایک وقت تھا کہ مسیح نہ تھاوہ اپنے تجتم سے پہلے موجود نہ تھا۔ وہ نیست سے ہست کیا گیا' باپ اور بیٹے کا ایک جو ہرنہ تھا۔ وہ مخلوق اور تبریل پذیر ہے۔

یہ عقیدہ اتھاناسیس کی تشریح اور ان لعنتوں کے ساتھ کونسل میں منظور کیا گیااور تمام ،شپوں نے سوائے دو کے اس پر دستخط کردیے' سوامریس اور مع ان دو ،شپول کے جلاوطن کئے گئے اور الربیہ کو بیجیج گئے اور حکم ہوا کہ ایریس کی تمام تحریرات جلائی جادیں۔"۔۔۔۔

(تواریخ مسیحی کلیساصفحه ۱۷۳ تا ۱۷۵)

اس کونسل میں اٹھاناسیس کاجو عقیدہ منظور کیا گیا-اس کی تشریح ایک قار سمین کرام!: اور کتاب میں یوں شائع ہوئی ہے-

### مقدس اتھاناسیس کاعقیدہ:

جو کوئی نجات چاہتا ہو اس کو سب باتوں سے پہلے ضرور ہے کہ عقیدہ جامعہ رکھے اس عقید ہے کوجو کوئی کال اور بے داغ نگاہ نہ رکھے وہ بے شک عذاب ابدی میں پڑے گا۔ اور عقیدہ جامعہ ہیہ ہے تشکیف میں واحد خداکی اور توحید میں تشکیف کی پرستش کریں۔ نہ اقائیم کو طاکمیں نہ ماہیت کو تقسیم کریں۔ کیونکہ باپ ایک اقتوم بیٹا ایک اور روح قدس ایک اقتوم ہیٹا ایک اور روح قدس ایک اقتوم ہے۔ مگر باپ بیٹے اور روح قدس کی الوہیت ایک ہی ہے۔ جلال برابر عظمت ازلی کیسال جیسا باپ ہے۔ ویسا ہی بیٹا اور ویسا ہی روح قدس ہے۔ بائی غیر محلوق اور روح قدس نے بائی غیر محلوق اور روح قدس غیر محدود' باپ ازلی' بیٹا ازلی اور قدس غیر محدود' باپ ازلی' بیٹا ازلی اور

روح قدس ازلی تاہم تین ازلی نہیں بلکہ ایک ازلی۔

ای طرح تین غیر محدود نهیں اور نہ تین غیر مخلوق بلکہ ایک غیر مخلوق اور ایک غیر محدود' یو نہیں باپ قادر مطلق نہیں اور روح قدس قادر مطلق نویمی تین قادر مطلق نہیں' بلکہ ایک قادر مطلق ہے۔ ویاہی باپ بیٹا اور روح قدس خدا' تس پر بھی تین خدا نہیں' بلکہ ایک خدا' ای طرح باپ خداوند بیٹا خداوند اور روح قدس خداؤند۔

تو بھی تین خداوند نہیں بلکہ ایک خداوند 'کیونکہ جس طرح مسیحی عقیدہ سے ہم پر فرض ہے کہ ایک اقنوم کو جداگانہ خدا اور خداوند مانیں 'ای طرح دِین جامع سے ہمیں میہ کہنا منع ہے کہ تین خدایا تین خداوند ہیں۔

باب کسی سے مصنوع نہیں ند مخلوق ند مولود-

بیٹااکیے باپ سے ہے۔مصنوع نہیں نہ مخلوق پر مولود ہے۔

روح قدس باپ اور بیٹے سے ہے نہ مصنوع نہ مخلوق ن مولود پر نکلتا ہے۔ پس ایک باپ ہے نہ تین باپ ایک بیٹا ہے نہ تین بیٹے 'ایک روح قدس ہے نہ تین روح قدس۔

اور اس تشكيت مي ايك دوسرے سے پہلے يا پيچے نہيں' ايك دوسرے سے برايا چھوٹا نہيں- بلكہ تين اقائيم باہم ازل سے برابر ہیں-

اس لئے سب باتوں میں جیسا کہ اوپر بیان ہوا تشکیف میں توحید کی اور توحید میں تشکیف کی پرستش کرنی چاہئے۔ پس جو کوئی نجات چاہتا ہے اے ضرور ہے کہ تشکیف کی بات ایسا ہی سمجھے۔ علاوہ اس کے نجات ابدی کے لئے ضرور ہے کہ ہمارے خداوند یسوع مسج کے جسم ہونے پر بھی ایمان صبح رکھے۔ کیونکہ ایمان صبح ہے کہ ہم اعتقاداور اِ قرار کریں کہ خدا کا بیٹا ہمارا خداوند یسوع مسئ خدا اور اِنسان بھی ہے۔ خدا ہی باپ کی ماہیت سے عالموں کے بیشتر مولود اور اِنسان ہے مالیوں کے بیشتر مولود اور اِنسان ہے مالیوں کے بیشتر مولود اور اِنسان ہے مالی ماہیت سے عالم میں پیدا ہوا'کائل خدااور کائل اِنسان نفس ناطقہ اور اِنسانی جم کے ساتھ الوہیت کی راہ سے باپ کے برابراور اِنسانیت کی راہ سے باپ می مرابر اور اِنسانیت کی راہ سے باپ می مرابر اور اِنسانیت کی ماہیت کے اوہیت کی راہ سے باپ می ہوئی ہی ہوئی ہی ہوئیں کہ سبح ہے ایک ہی طور پر نہیں کہ الوہیت کو جدا میں لیا۔ سب طرح سے ایک ہی ماہیت کے الوہیت کو جم سے بدل ڈالا۔ بلکہ اِنسان سے الوہیت کو جدا میں ناطقہ اور جم ایک اِنسان ہے اللہ ہی ناطقہ اور جم ایک اِنسان ہے ایک ہی ماہیت کے الوہیت کو جدا میں ناطقہ اور جم ایک اِنسان ہے ایک ہی ماہیت کے الوہیت کو جم سے بدل ڈالا۔ بلکہ اِنسان سے کو نکہ جس طرح نفس ناطقہ اور جم ایک اِنسان ہے ایک ہی ایک اِنسان ہو کہ کے نکہ جس طرح نفس ناطقہ اور جم ایک اِنسان ہو کیونکہ جس طرح نفس ناطقہ اور جم ایک اِنسان ہو

ای طرح خدااور إنسان ایک میج ب جس نے جماری نجات کے واسطے دکھ اٹھایا-عالم ارواح میں جااترا' تیسرے دن مردوں میں سے جی اٹھا- "---- (دعائے عمیم از صفحہ ۲۲ ۲۲۲)

یہ ہے مسیحی ذہب کا بنیادی پھر اور اس کا تاریخی پس منظر پادری فنڈر راوران!:
ماحب ہندوستان میں سب سے پہلے اگریز پادری ہیں 'جن کامباحثہ مولوی رحمتہ اللہ صاحب کیرانوی مرحوم سے ہوا تھا۔ یہ مشہور پادری صاحب اپنی کتاب "میزان الحق" میں مسیح کی بابت کیسے ہیں۔

"انجیل سے صاف ظاہر ویقین ہے کہ بیوع میح صرف تعظیم کی راہ سے خدا کا بیٹا نہیں کہلاتا بلکہ فی الحقیقت الوہیت کے مرتبہ میں ہے اور صفات الوہیت اس میں پائی جاتیں (ہیں) اور وہ خدا کے ساتھ ایک ہے اور خود خدا ہے۔" ---- (میزان الحق مطبوعہ ۱۸۹۲ء صفحہ ۱۳۷۱)

میں پادری صاحب اپنی دو سری کتاب و مفتاح الاسرار میں مسیح کی شخصیت کی بابت یوں رقم طراز ہیں۔

"وه جو جنگل میں جلتے ہوئے بوئے میں موی پر ظاہر ہوا مسے تھا۔"----(صفحہ ٣٨)

ان حوالہ جات کا نتیجہ ہم اپنے لفظوں میں نہیں بلکہ پادری فنڈر صاحب ہی کے مجیب:
الفاظ میں بتاتے ہیں۔ آپ لکھتے ہیں۔

"اس (میح) نے ہم بندوں پر واجب کیا کہ جیسا باپ کو دیبا ہی اس کو مانیں اور اس کی بندگی کریں۔۔۔۔۔(مقاح الاسرار صغیر ۱۷)

قار کین غور کریں کہ کیسی پیچیدہ تعلیم ہے جو اِنسان کی عقل سلیم کے صریح خلاف ہے ایک طرف خدائے واحد حی القیوم کی عبادت کریں' دو سری طرف اس کے ساتھ مسیح کی بھی عبادت کریں۔ جس کی پیدائش اور موت کی بابت انجیل متی میں لکھاہے کہ

"اب يوع مسيح كى پيدائش يول موئى الخ- ييوع (مسيح) نے برے شور سے چلا كر جان دى-"

(النجيل متى باب ١٨١- اليناباب ٢٤- ٥٠)

مسیح کی زندگی پر غور کرو' ساری عمر دسمن اس پر غالب رہے۔ آخر حسب شادت انجیل اس کو گر فتار کرکے کانٹوں کا تاج پہنایا' اور پھانی کے تیختے پر لٹکا دیا۔ وہ مظلوم اس کی حالت میں عاجزانہ دعائیں کرتا رہا۔ چنانچہ انجیل متی میں لکھاہے کہ

#### اسلام اور مسیحیت

72

"(میع) کچھ آگے بڑھ کرمنہ کے بل گرااور دُعامائیّتے ہوئے کما کہ اے میرے باپاگر ہو سکے تو یہ پیالہ (موت) مجھ سے گزر جائے۔"۔۔۔۔(متی باب۳۹٬۲۲)

ہم اس امر میں زیادہ تفصیل کرنے کی ضرورت نہیں سبجھتے۔ خود پادری فنڈر صاحب لکھتے ہیں۔

"عقل إنساني يبوع مسيح كي الوهيت كا مرتبه دريافت كرنے اور پيچائے ميں عاجز و قاصر ہے-" ---- (ميزان الحق: صفحه ١٣٧)

ہمارے خیال میں پادری صاحبان کو اس معقولی مسئلہ میں غلطی گئی ہوئی ہے۔ عقل کا کسی چیز کے ادراک سے قاصر رہنا اور بات ہے اور کسی چیز کو مردود قرار دینا اور بات 'عیسائی حضرات ان دو نکتوں میں فرق نہیں کرتے 'اس کی مثال سنئے! عقل دو دونے پانچ کے ادراک سے قاصر نہیں ہے۔ بلکہ اس کو غلط جان کر مردود قرار دیتی ہے۔

ٹھیک اسی طرح مخلوق کو خالق سمجھنایا عابد کو معبود ٹھیرانا عقل کے صریح خلاف ہے۔ بیہ بات نہیں کہ عقل اس کے فہم سے قاصرہے۔ قرآن مجید نے اس علمی نکتہ کو ان مختصرالفاظ میں بیان کیاہے۔

أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لاَّ يَخْلُقُ ۚ أَفَلاَ تَذَكَّرُوْنَ --- (پ٣١٠٠٥)

رجمه کیا خالق اور مخلوق دونوں معبود ہو سکتے ہیں۔ مسیر ملم سے سے سے سے

ہاری مخاطب مسیحی پارٹی کے ایک رکن پادری عبدالحق صاحب اسی مغلق عقیدہ کو یوں حل کرتے ہیں۔

"کلام مقدس سے بیہ معرفت حاصل ہوتی ہے کہ ذات الوجیم میں باپ بیٹا اور روح القدس تین اقوم ہیں-" ---- (متی ۱۹:۱۸) اور ان اقائیم کا امتیاز لطون ذات میں ہے کسی خارجی ماب الا تمیاز کا گذر جمیں اور نہ کسی بیرونی تفریق کو اس میں راہ ہے- اقوم اول کو لفظ باپ 'اقوم خانی کو کلام 'اقوم فالث کو روح القدس سے تعیرکیا گیاہے-"----

(رساله اثبات العثميث صفحه ١٦)

بت خوب! بادری صاحب موصوف چو مکه منطق تقریر کیا کرتے ہیں- اس لئے ہم ان سے بوچھنا چاہتے ہیں کہ کسی شے کے بطن میں تین مختلف اقاینم کا ہونا ان

مجيب:

ا قانیم کے منشاء کے بغیر کیسے ہو سکتا ہے- جب تک کسی شے میں تین چیزوں کا منشاء <sup>© مخ</sup>لف نہ ہووہ تین نہیں کہلا سکتیں-

اہل منطق کتے ہیں کہ اِنسان حیوان ناطق ہے۔ بے شک اس کے خارجی وجود میں ان جزوں کے درمیان ایسا اخیاز نہیں ہے۔ جیسا کہ ہم کشی میں لوہ اور لکڑی کی صورت میں اختیاز پاتے ہیں۔ گرعقل اِنسانی اِنسانی کے باطن میں ان دو چیزوں کا منشاء الگ الگ پاتی ہے 'کی اختیازی ادراک کی وجہ سے عقل اِنسانی حیوانیت کو عام سمجھ کراہے جنس کے نام سے موسوم کرتی ہے اور ناطق کو فصل سے تعبیر کرکے مقوم نوعیت ٹھیراتی ہے۔ اور ان دونوں جزوں میں عموی خصوص مطلق کی نسبت قرار دیتی ہے۔ اگر کوئی پوچھے کہ عقل ایسا کیوں کرتی ہے تو عقل کی طرف سے اس کا جواب یہ ہوگا کہ میں اِنسان کی ماہیت میں دو چیزیں پاتی ہوں ایک چیز حیوانیت ہے۔ جس میں وہ دوسرے جائداروں کے ساتھ شریک ہے۔ دوسری چیز اِنسان کا ادراک ہے جو دوسرے حیوانوں میں نہیں پایا جاتا۔ پادری عبدالحق صاحب کا مافی الضہ یہ غالبا ہی ہے کہ جس طرح اِنسان کے باطن میں دو مختلف اجزاء موجود ہیں' اسی طرح خدا کے باطن میں تین مختلف اجزاء باپ 'بیٹا اور روح القدس پائے جاتے ہیں۔

اس تمثیل کے بعد ہم اہل منطق کے قاعدہ سے پادری صاحب سے میہ سوال کرنے کا حق رکھتے ہیں کہ اِنسان اپنی ماہیت میں اجزائے ذہینہ کے لحاظ سے مرکب ہے یا بسیط-

سب اہل منطق اس پر متفق ہیں کہ اِنسان مرکب ہے اور اس کی ترکیب کا ثبوت بھ ہے کہ اس کے دو جزؤں میں عموم خصوص کی نسبت پائی جاتی ہے جو اٹنینیت پر بنی ہے۔ پس اب حسب عقیدہ مسیحیاں خدا کے مرکب ہونے میں کوئی شک باقی رہا؟ (ہرگز نہیں) یہ بحث تو خدا تعالیٰ کی ذات کی نسبت ہے۔ مسیح کی ذات کی نسبت تو مطلع صاف ہے۔ مسیح کے حق میں مقدس اتھاناسیس کا حسب ذیل عقیدہ بالکل واضح ہے۔

"جس طرح نفس ناطقہ اور جسم ایک اِنسان ہے اس طرح خدااور اِنسان ایک مسیح ہے۔"
(حوالہ فدکور)

<sup>🛈</sup> منشاء سے مُرا د منطقی ا صطلاحی منشاء ہے ' بہ معنی مصد ر نہ معنی مرضی ۲ امنہ -

پی مسے کے حق میں کیماصاف فیصلہ ہے کہ وہ دو جزؤں سے مرکب ہے-اس سے

زیادہ واضح بیان کیا ہوگا-اس سے ثابت ہوا کہ عیمائیوں کا ایک معبود (مسے) یا تشکیث کا ایک

اقنوم (رکن) مرکب ہے اس کے ساتھ یہ منطق قضیہ بھی ملا لیجئے کہ جو مرکب ہے وہ حادث
ہے-" پس مسے اپنی ذات میں حادث (مخلوق) ہے- دیکھئے قرآن مجید کیسی پنہ کی بات بتا تا ہے
ارشادہے-

إِنَّ مَثَلَ عِيْسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ ادَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنُ ---- (ب٣: ١٣٤)

ر المرتبع عليه السلام كى مثال (پيدائش ميس) حفرت آدم كى ي ي ي - امنه -

کیا میں کے متعلق یہ عقیدہ عالمگیرہونے کی صلاحیت رکھتا ہے یا وہ جو قار تعین کرام!:

عیمائی سکھاتے ہیں۔ جس کی تفصیل ابھی ندکور ہوئی ہے۔ ۔ ۔
بس نگ نہ کر ناصح ناداں مجھے اِتنا

با یا چل کے دکھا دے دہن ایبا کمر ایمی

نزول قرآن کے زمانہ میں عیمائیوں کے دوگروہ زیادہ مشہور تھے جو حضرت مسیح نوٹ:
کی نسبت مختلف خیالات رکھتے تھے'ایک گروہ کا قول تھا کہ خدا تعالیٰ مجسم ہو کر بھٹل اِنسان وُنیا میں آیا' میں دوگروہ آج بھی موجود ہیں۔ پہلے گروہ کاعقیدہ ان کے اپنے الفاظ میں سیہے کہ

خدا تعالیٰ گنگاروں کی نجات کا نظام اپن حسن پیش بنی سے کیا اور تجتم اِختیار کر کے اِنسان پر اپنی پاک مرضی ظاہر کی۔۔۔۔(دیباچہ کتاب''کلام اللہ''صفحہ ۴) اس گروہ کارد قرآن مجیدنے ان الفاظ میں کیاہے۔

لَقَدُ كَفَرَا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ

(پ×:ع۱۳)

رجم " الله بي وه لوگ جو كهتے بين كه الله بي مجسم بهو كر مي ابن مريم ك شكل مين أكيا ہے " دو سرے گروہ کاعقیدہ اصل الفاظ میں وہ ہے جو پادری عبدالحق صاحب نے عبارت مرقومہ بالا میں ظاہر کیا ہے۔ جس میں آپ نے تشکیث کی تصویر دکھائی ہے۔ گروہ کارد قرآن مجید نے بالفاظ ذمل کیا ہے۔

تیسرا گروہ عیسائیوں میں وہ ہے جو مسیح کے ساتھ اس کی والدہ مریم کی بھی عبادت کرتاہے اور اس سے اپنی حاجت طلب کرتاہے۔

سکندر آباد دکن میں میں نے رومن کیتھولک عیسائیوں کا گرجا دیکھا'جس میں مریم صدیقہ کا مجسمہ نصب ہے'اس کے سامنے عیسائی لوگ ہندوؤں کی طرح ڈنڈوت'(سلام) کرتے ہیں' نزول قرآن کے زمانہ میں ہے گروہ عرب میں بکثرت پایا جا تا تھاان کارد قرآن مجید میں ایک خاص پیرائے کیا گیا ہے۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔

مَا الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ اِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلَهِ الرُّسُلُ وَاُمَّةُ صِدِّيْقَةٌ كَانَا يَا كُلَانِ الطَّعَامَ اُنظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمْ الْآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ اَنِّي يُؤْفَكُوْنَ ---- (پ٢ : ٣٣)

"مسیح این مریم الله کاایک رسول تھا- اس سے پہلے کی رسول گزر چکے تھے اس کی مال خدا کی نیک بندی تھی ' بید دونوں ماں بیٹا کھانا کھایا کرتے تھے-دیکھو ہم کس طرح دلا کل بیان کرتے ہیں- پھر بھی بید لوگ بہتے چلے جاتے ہیں- "

الل منطق کے نزدیک دلیل کی دو قتمیں ہیں ایک المی اور دو سری انی علت کے علم سے معلول کا علم حاصل ہوتو وہ دلیل المی کملاتی ہے۔ جیسے سورج کا وجود دن کیلنے دلیل بلتی ہے۔ معلول سے علت کا علم ہونا دلیل انی ہے۔ جیسے سرعت نبض سے بخار کاعلم حاصل ہوتا ہے۔ کوئی شخص کھانے کا مختاج ہوتو یہ اس بات کا شہوت ہے کہ وہ معبود نہیں ہے۔ یہ دلیل انی اور لمی دونوں قتم کی ہو سکتی ہے۔ مگر اس کو انی کمنا زیادہ راجے ہے۔ بسرحال یہ ایک بھینی دلیل اور کمی دونوں قتم کی ہو سکتی ہے۔ مگر اس کو انی کمنا زیادہ راجے ہے۔ بسرحال یہ ایک بھینی دلیل ہے 'کیونکہ خداکی ذات کھانے پینے سے بالکل بے نیاز ہے۔ "وَهُوْ يُظْعِمْ وَلاَ يُظْعَمُ" اسی لئے قرآن میں اِرشاد ہوا ہے کہ ہم مسیحوں کے عقائد کی اِصلاح کے لئے دلائل بیان کرتے لئے قرآن میں اِرشاد ہوا ہے کہ ہم مسیحوں کے عقائد کی اِصلاح کے لئے دلائل بیان کرتے

ہیں۔ مگر پھر بھی میہ لوگ بھکے چلنے جاتے ہیں۔

الحاصل یہ کہ قرآن مجید میں مسیح کی شخصیت کی بابت الفاظ ذیل میں جو اِرشاد ہوا ہے۔

إِنَّمَا الْمَسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُوْلُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ

(۳۲:3۳)

وَجِيْهًا فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبِيْنَ --- (پ٣:٣)

اس کو تو عقل سلیم مان سکتی ہے۔ لیکن مسیحی لوگ ان کی نسبت جو اعتقاد رکھتے ہیں جس کا ثبوت عبارات مرقومہ بالا میں دیا گیا ہے۔ وہ اہل عقل کے نزدیک کسی طرح قابل قبول نسیں ہے۔ چنانچہ مسیحی رسالہ ''اخوت'' ہمارے قول کی تائید میں لکھتا ہے کہ:

"مسيح نے كما تھاكد "ميں اور باپ ايك بيں-" اس قتم كے بيانات نمايت وحشت انگيز اور لرزه خيز بيں اور آج بھى انهيں س كراہل ؤنيا كے دلول ميں كچھ كراہيت اور نفرت پيدا نهيں ہوتى-" ---- (اخوت لاہور بابت جنورى اسمء صفحہ ا)

معاصر موصوف نے بالکل کچ کہا ہے۔ واقعی سے کیونکر ممکن ہے کہ ایک ہی فخض مجیب:

مجیب:

ازلی بھی ہو اور حادث' خدا بھی ہو اور اِنسان بھی' کھائے ہے بھی' جغ مرے بھی' پھر بھی خدا کا خدا بنا رہے۔ متضاد باتیں پادری برکت اللہ اور ان کے ہم نواؤں کے سوا کوئی دو سرا فخص نہیں مان سکتا۔ چنانچہ پادری برکت اللہ صاحب اسی رسالہ میں لکھتے ہیں۔

"حقیقت عیسوی ایس حقیقت ہے 'جس کی مد تک پینچنے میں عقل اِنسانی درطہ حیرت میں پڑی ہوئی ہے۔۔۔۔۔(مسیحیت کی عالمگیری صفحہ ۱۳۰)

اس حیرت کی وجہ سے ہم پادری صاحب ہی کے الفاظ میں بتاتے ہیں- ایک طرف آپ لکھتے ہیں کہ

"الوہیت کی ساری معموری اس (میع) میں مجسم ہو کرسکونت کرتی ہے۔"۔۔ صفحہ ۱۳۸) اس کے ساتھ ہی آپ بیر بھی لکھتے ہیں۔

"الوهيت اور كامل إنسانيت آن خداوند (يبوع ميح) كي مخصيت مين نظر آتي هين-"

(صفحہ ایصنا)

اس کے باوجود آپ میہ بھی لکھتے ہیں کہ:

"آپ (مسیح) فرماتے ہیں کہ میں صرف خدا اور اس کی رضا کو ہی اپنی نظروں کے سامنے رکھوں گااور صرف ای کو سجدہ کروں گا-"---(صفحہ ۱۳۳۳)

بإدرى صاحب مزيد فرماتے ہيں-

"آپ (مسم) خدا سے مجھی ایک لمحہ کے لئے بھی جدانہ ہوئے آپ میں اور خدا میں مغارّت نظر نہیں آتی۔" ---- (صغحہ ۱۵۲)

قار کین کرام! یہ ہے مسیحی تعلیم جو خدا اور مسیح کی نسبت ہمیں بتائی جاتی ہے۔ ہم
اس پر کیاسوال کریں۔ جبکہ ہمیں یہ کمہ کر روک دیا گیا ہے کہ اس مسیحی عقیدہ کو سیجھنے سے
عقل حیرت میں ہے۔ اگر پوچھیں تو جواب بھی ملے گا۔ کہ جس عقل سے آپ سوال کرتے ہیں
وہ بے چاری تو حیرت زدہ ہے۔ لیکن ہم خدا کے فضل و کرم سے کمہ سکتے ہیں کہ ہماری عقل
حیرت زدہ نہیں ہے بلکہ ہماری عقل صاحب الرائے ہے۔ اس لئے ہم پادری صاحب اینڈ پارٹی
اور ان کی معرفت کل مسیحی و نیا ہے سوال کرتے ہیں کہ۔

"انجیل متی کابیہ فقرہ کہ مسے نے صلیب پر چلا کر جان دے دی۔"

اس ''چلا کر'' جان دینے کے وقت بھی میچ مجسم خدا تھایا نہیں' اور اس میں اور خدا میں کوئی مغائرت تو نہ تھی' پھرچلا کر جان کس نے دی۔

يهال پينچ كر جم تو رك جاتے ہيں آپ ہى بتائيے كه وہ كون تھا؟

اگر گوتم زبان سوزد

پادری صاحب آپ نے مسیحی نہ جب کو عالمگیر ثابت کرنے کے لئے قلم اٹھایا ہے گر مسیحیت کی تصویر ایسی دکھائی ہے۔ جسے دکیھ کر ہرا یک ادنی واعلیٰ بقول آپ کے محو حیرت ہو کر یہ کہنے پر مجور ہوگا۔ ۔۔

یست پر بروبروں بسوخت عقل زجرت کہ ایں چہ بو العجی است جہلاء اور کم عقلوں کو تو آپ کمہ دیں کہ تم کو عقل نہیں۔ اگر عقل مندلوگ اِعتراض کریں توان کو جواب دیں کہ عقل خود حیرت میں ہے'اور کہنے کابید دعویٰ کریں کہ۔ "مسیحیت عالمگیر ندہب ہے"

## اسلام اور مسیحیت

78

مخضریہ ہے کہ میے کے متعلق جو تعلیم قرآن مجید نے دی ہے وہ بے شک قابل قبول ہے- اس کے قبول کرنے میں عقل اِنسانی کو کسی قتم کی حیرت نہیں ہوتی- مثلاً اِرشاد ہے-

أَنْ هُوَالاً عَبْدٌ ٱنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثْلًا لِبَنِنَى اِسْرَآئِيْلَ-

----(پ۲۵:ع۱۲)

"میح جارا نیک بندہ ہے ، ہم نے اس پر انعام کیا اور اس کو بنی اسرائیل کے لئے اوی بنایا۔"

اس آیت کا مطلب صاف ہے۔ حضرت مسیح خدا کے نیک بندے اور رسول تھے۔ الوہیت میں ان کاکوئی حصہ نہ تھا۔ اس مضمون کی تائید انجیل بھی کرتی ہے۔ چنانچہ مسیح فرماتے ہیں۔

. " ہیشہ کی زندگی (نجات) یہ ہے کہ وہ تجھ خدائے واحد اور برحق کو اور بیوع میے کو 'جے تونے

بھیجا ہے جانیں ---- (یو حنا کا: ۱۳) بائیبل مطبوعہ ۱۹۱۷ء)

اس فقرے كامطلب يہ ہے كه لوگ يه اعتقاد ركھيں-

لا اله الا الله عيسى رسول الله

قار كين كرام!: خداكى ذات وصفات من توحيد كا إقرار برا يك ندجب كا بنيادى اصول عن كرام!: جواس من باس ب- وى كامياب ب اور جواس من فيل ب- وى ناكام ب-

قرآن مجید نے خدا کی ذات و صفات کا ذکر جن لفظوں میں کیا ہے۔ ان میں نہ کوئی البحص ہے نہ جیرت ' بلکہ ایسے شتہ اور شائستہ الفاظ ہیں کہ ہر سننے والے کے ذہن نشین ہو جاتے ہیں ' چنانچہ اِرشاد ہے۔

يْآَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لا اِلٰه اِلَّا هُوَ فَانِّى تُوْفَكُوْنَ

(پ۲۲:ع۱۳)

"اے لوگو! اپنے اور اللہ کی مهمانی یاد کرد کیا اس کے سواکوئی اور

خالق ہے جو اوپر سے (پانی برساکر) اور زمین سے (پیدا کرکے) تہمیں رزق دیتا ہے اس کے سواکوئی سچامعبود نمیں پھرتم کمال بھکے جاتے ہو-

اس کے برخلاف مسیحی ندہب کے اقوال گذشتہ صفحات میں نقل ہو چکے ہیں- ایک قول ان کے ساتھ اور ملا لیجئے جو ڈپٹی آتھم مسیحی مناظرنے مرزاصاحب قادیانی کے مقابلہ میں مباحثہ امر تسرمیں پیش کیا تھا کہ-

"ہم سے جو استفساریہ ہے کہ میں نے کیا بنایا تھا' خدانے و زمین و آسان اور سب چزیں بناکیں۔ بجواب اس کے عرض یہ ہے کہ بخیشت اِنسانیت کے تو اس نے پچھ نہیں بنایا' لیکن بحیثیت مظراقنوم ٹانی کے جو پچھ بنا ہے اس کے وسلے سے بنا ہے اور باپ کو کسی نے دیکھا تک نہیں۔ گربیٹے نے خلق کرنے کے وسلے سے اسے دکھلا دیا۔"

---- (جنَّك مقدس مصنفه مرزا صاحب صفحه ۵۵)

یہ ہے مسیحی تعلیم کا بنیادی پھڑ 'جس پر پادری صاحبان کو ناز ہے ' ایک طرف مسیح ابن مریم کی پیدائش اور موت کاذکر کرتے ہیں ' دو سری طرف اس کو زمین اور آسان کا خالق ٹھراتے ہیں اور لطف یہ ہے کہ اسی بناپر مسیحی ندہب کو عالمگیر بتاتے ہیں اور اِسلام کو اس کے خلاف محل اِعتراض قرار دیتے ہیں۔ کیاہی بچ ہے۔ ۔

، شان ہے تیری کبریائی ک

بت کریں آرزو خدائی کی ایک علمی سوال

خاصة الشي ما يوجد في شي ولا يوجد في غيره

یہ ایک منطقی اصول ہے کہ ہرایک چیز کا خاصہ وہ ہوتا ہے جو کمی ایک چیز میں پایا جائے اور اس کے غیر میں نہ پایا جائے ہے دو قتم کا ہوتا ہے۔ ایک منفک اور دو مرے غیر منفک' مثلاً غالب علی الکل ہونا خدا تعالیٰ کا خاصہ ہے اور یہ غیر منفک ہے۔ یعنی کہ وقت یا کمی آن میں یہ غلبہ اس کی ذات سے علیحدہ نہیں ہوسکتا' جیسا کہ اِنسان کا زور اس ذات سے منفک (جدا) ہوجاتا ہے کہ ایک وقت شہ زور پہلوان ہوتا ہے اور دو مرے وقت کرور' ایک وقت اگر ذی شان بادشاہ ہے تو دو مرے وقت ایر زی شان علم کے نزدیک جب یہ اصول معقول اور مقبول ہے تو جم پادری صاحب سے بوچے کا حق رکھتے ہیں کہ جس وقت اور مقبول ہے تو جم پادری صاحب سے بوچے کا حق رکھتے ہیں کہ جس وقت

خداوند تعالی مجسم ہو کر میح کی شکل میں نمودار ہوا تو غلبہ کالمہ جو اس کا خاصہ ہو۔ اصول نہ کور کے ماتحت اس وقت بھی ضرور اس کی ذات میں موجود ہوگا۔ پھر کیا وجہ ہے کہ وہ دشمنوں کے ہاتھوں مغلوب ہو کر اسپر ہوا۔ کانٹوں کا تاج پہنایا گیا۔ آخر اس نے "ایلی ایلی لما سبقتنی" کہتے ہوئے سولی پر چلا کر جان دی۔۔۔۔(انجیل متی باب ۲۵:۲۷)

یمال بہنچ کر عیسائیوں کے سامنے دو رائے آجاتے ہیں۔ جس کو جاہیں اِختیار کریں اول یہ کہ اعلان کردیں۔ کہ مسیح جس نے یہ الفاظ کیے تھے وہ خدا نہ تھا۔ بلکہ ایک اِنسان تھا۔ دو سرے یہ کہہ دیں کہ غلبہ کاملہ خدا کا خاصہ نہیں ہے اگر ہے تو قاتل انفکاک ہے۔ پہلی شق اِختیار کرنے کی صورت میں کلیسا میں دہریت کی بنیاد پڑجاتی ہے۔

اور ایباعاجز خدا جس سے غلبہ منفک ہو جائے کی دانش مند اِنسان کے مانے کے قابل نہیں ہو سکتا۔ کم از کم ہم مسلمان توالیے خدا کو مانے سے قطعامعذور ہیں-ایبا کہنے والوں کو قرآن شریف میں سخت تنبیہہ کی گئی ہے- چنانچہ اِرشاد ہے-

وَمَا قَدَرُو اللَّهَ حَقُٰ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيْعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمْوَاتُ مَظُوِيَّاتٌ بِيَمِيْنِهِ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى عَمَّا يُشُرِكُوْنَ 
﴿ وَالسَّمْوَاتُ مَظُوِيَّاتٌ بِيَمِيْنِهِ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى عَمَّا يُشُرِكُوْنَ 
﴿ يَعَالَى عَمَّا يُشُرِكُونَ 
﴿ (بِ٣٤:٢٣)

یادری صاحب نے اپنا گھر شیشے کا بنا کر قرآن جیسے مضبوط قلعے پر جو گولے برسائے میں اس کاذکر قار کین کے لئے قامل شنید ہے۔ آپ لکھتے ہیں۔

# إسلام كے أصول اور مسحيت:

"جب ہم قرآن و حدیث کامطالعہ کرتے ہیں تو یہ حقیقت ہم پر ظاہر ہو جاتی ہے کہ اس میں جتنی خوبیاں موجود ہیں وہ سب کی سب کتاب مقدس میں اعلیٰ ترین شکل میں پائی جاتی ہیں۔ قرآن بار بار إقرار کرتا ہے کہ جو صداقت اس میں پائی جاتی ہے وہ محض کتب سابقہ سے ماخوذ ہے اور اس حقیقت کو اپنی صدافت کی دلیل میں پیش کرتا ہے اور کہتا ہے کہ قرآن عربی میں

<sup>🛭</sup> مشرکوں نے کماحقہ 'خد اکی قد رنہیں کی -

صرف اس واسط آیا ہے تاکہ سابقہ کتب مقدسہ کی صداقتوں کو اہل عرب کے لئے سلیس عبی زبان میں پیش کرے تاکہ اہل عرب پر اتمام جمت ہو جائے۔ چنانچہ اِرشاد ہے کہ '' قرآن ہم نے نازل کیا۔ اس لئے کہ تئی ہیہ نہ کہو کہ ہم سے پہلے صرف دوئی فرقوں (لیعنی یہود اور عبدا نیوں) پر کتاب نازل ہوئی تھی اور ہم (ان کتابوں کی عبرانی اور یونانی زبانوں کی وجہ سے) ان کے پڑھنے سے غافل تھے۔ یا یوں کہو کہ اگر ہم پر کتاب (عربی میں) نازل ہوئی تو ہم یہود یوں اور عیسائیوں سے زیادہ بدایت پر ہوتے۔ سواب تمہارے رب سے تمہارے پاس اند کی ہوتی اور ہرایت اور رحمت ہے' سواس سے زیادہ ظالم کون جس نے اللہ کی آیات کو جھٹایا۔ " ۔۔۔۔ انعام آیت ۲۵۱ نیز دیکھو سورت کی آیت ۵'ام مجدہ ۲'میم' یوسف آیات کو جھٹایا۔ " ۔۔۔۔ انعام آیت ۲۵۱ نیز دیکھو سورت کی آیت ۵'ام مجدہ ۲'میم' یوسف میں مقام سے معرف میں کہ قرآن کی تمام صداقتیں کلمت اللہ کی تعلیم میں پائی جاتی ہیں۔ اس حقیقت کے معرف میں کہ قرآن کی تمام صداقتیں کلمت اللہ کی تعلیم میں پائی جاتی ہیں۔ ہم انشاء اللہ یہاں ہے ثابت کریں گے کہ وہ صداقتیں قرآن میں صرف غیر کھل حالت میں موجود ہیں۔ لیکن انجیل میں وہ کائل ترین اور پاکیزہ ترین شکل میں موجود ہیں۔

(صفحه ۱۰۰ تا ۱۰۲)

اسلام کی توحید بقول پادری صاحب ناقص اور انجیل کی تثلیث کامل ہے۔ بس یہ مجیب:
ہمیں ہو ایک امر تنقیع ازروئے قانون مناظرہ اور قانون انصاف ہم کمہ سکتے ہیں کہ قرآن کی تعلیم پر دلیل دینے کی ہمیں ضرورت نہیں 'کیونکہ پادری صاحب اس کو کتب سابقہ میں منزل مانتے ہیں۔ باقی رہا تنگیث کا مسکلہ تو اس کا ثبوت پادری صاحب جیسے مسیحوں کے ذہ ہے۔ جو اس کے قائل ہیں۔ سب سے پہلے وہ حضرت موسی کی کتابوں سے اس کے بعد دو سرے انبیاء کرام کے صحف سے اس کا ثبوت دیں۔ پھراس کو عقلی طور پر فابت کریں۔ بسرطال اس کا ثبوت اہل تنگیث کے ذہ ہے۔ کیونکہ وہ مزیت کے قائل ہیں اور ہم بلا خوف تردید اعلان کرتے ہیں کہ قران مجید نے تشکیث کے ابطال پر جو دلا کل قاہرہ پیش کے جو تسلیم میں۔ ساری مسیحی ونیا ان کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔ اگر کسی پادری میں ہمت ہے تو زبانی باتیں چھوڑ کر محقولیت کے ساتھ ان دلا کل کا جواب دے۔

مختریہ ہے کہ ہم مانتے ہیں کہ قرآن کی تعلیم متعلقہ توحید کتب سابقہ میں موجود

تھی گر مسیحیوں نے جب اس کو بگاڑ دیا تو خداوند تعالیٰ نے ان بگاڑنے والوں کو تحریف کاالزام دے کراہل وُنیا کو خالص توحید کاسبق دیا۔ چنانچہ اِرشادہے۔

يْآهْلَ الْكِتَابَ لاَ تَغْلُوْا فِي دِيْنِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلاَ تَتَّبِعُوْا اَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْضَلَّوْا مِنْ قَبْلُ وَاضَلَّوْا كَثِيْرًا وَّ ضَلَّوْا عَنْ سَوٓاءِ السَّبِيْلِ

---- (۱۳: ع۱۸)

رجم اے اہل کتاب! اپ دین میں بے جا زیادتی نہ کرد اور ان لوگوں کی خواہشات کی پیروی نہ کرو' جو تم ہے پہلے خود بھی ممراہ ہوئے اور انہوں نے بت ہے لوگوں کو بھی گمراہ کیا۔

یادری صاحب نے اس اعتراف کے باوجود کہ قرآنی تعلیم کتب سابقہ سے ماخوذ ہے۔ اس کی تر دید بھی کرتے جاتے ہیں۔

# دو سرا إعتراض:

"سب سے بڑا دعویٰ جو اِسلام کا ہے وہ شرک کی فدمت اور وحدت اِلی کی دعوت ہے 'لیکن إسلای توحید کا تصور ایک بے معنی شی ہے اور ازروئے منطق و فلفہ یہ تصور ناکارہ ہے 'للذا توحید کے اس ناقص پہلو کو مسیحیت میں دخل نہیں۔ " ---- (صفحہ ۱۰۲)

منطق اور فلفے کا نام س کر ہم خوش ہوئے تھے اور بے ساختہ ہمارے منہ مجیب: ہے نکلا تھا۔ ے

شکائتوں کے تھلیں دفتر ادھر تہمارے ادھر ہمارے

مرافسوس ہے کہ اتنا برا دعویٰ کرکے بادری صاحب خاموثی سے گزر گئے- بادری صاحب کی جرات قابل ملاحظه مو که آپ ایک قوم کو منطق اور فلفے کانام سنا کرڈراتے ہیں۔ جس نے ان دونوں علموں پر ایسا قبضہ کیا ہوا ہے کہ بغیراطلاع یائے کسی کو خیال تک نہیں گزرتا کہ یہ علوم یونان کی ایجاد ہیں۔ کیونکہ عموم کی سمجھا جاتا ہے کہ عربوں کی ایجاد ہیں۔ ایسی قوم پر ان علوم کانام لے کر رعب ڈالنے کی جرات یادری صاحب جیسا کھخص ہی کر سکتا ہے-لطف سے ہے کہ پادری صاحب کے اس معقول مقولہ کاجواب خود انہی کے قلم سے نکل

#### گياہ- چنانچه آپ لکھتے ہيں كه

"اسلام کا بید مابید ناز عقیده اپنی پاکیزه ترین حالت میں کتاب مقدس میں موجود ہے- لیکن کلمت الله کی تعلیم اِسلامی نظریہ کے ناقص عناصرہے یاک ہے----(صفحہ ۱۰۲)

بہت خوب ای کو کہتے ہیں جادو وہ جو سر پر بولے- آپ کے اس بیان سے یہ نتیجہ صاف نکاتا ہے کہ قران مجید کی تعلیم متعلقہ توحید کتب انبیاء کے عین مطابق ہے

بالكل نھيك ہے۔ قرآن مجيد بھى يمى فرماتا ہے۔ سنتے ارشاد ہے۔

ُولَقَدُ بَعَثْنَا ۚ فِي كُلِّ ٱمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اغْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوْتَ (بِ٣١:١٤)

ر جمی دیم نے ہر قوم میں ایک رسول کیی پیغام دے کر بھیجا کہ اللہ ہی کی عبادت کرو اور بناوٹی معبودول سے بچو۔ "

قرآن مجیدنے بطور پخیل توحید حضرت عیسیٰ کایہ قول انہی معنی میں نقل کیا ہے۔ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا اَمَرْتَنِیْ بِهَ اَنِ اغْبُدُوا اللّٰهَ رَبِّیْ وَرَبَّکُمْ۔

(پ2:ع۲)

ترجم اے خدا! میں نے اپ اتباع کو وہی بات کی تھی۔ جس کا تو نے بھتے تھم دیا تھا کہ اللہ کی عمادت کرو' جو میرا اور تبمار اپروردگار ہے۔

حضرت مسيح كى اس حكايت كا اصل حواله انجيل يوحناميں ملتا ہے جہاں مسيح فرماتے

ہیں کہ

" ہمیشہ کی زندگی (نجات کا ذریعہ) یہ ہے کہ دے تجھ کوسچا خدا اور یبوع مسیح کو جے تو نے بھیجا ہے جانیں "----(انجیل یو حناباب ۱۲: ۱۳ زبائیل مطبوعہ ۱۸۸۳ء) سب سب میں ت

میے نے اس قول میں اپنی رسالت کا داضح لفظوں میں اِ قرار کیا ہے۔

خود پادری صاحب نے یہ حوالہ اپی کتاب ''دین فطرت'' کے صفحہ ۱۳۰ نوٹ: پر نقل کیا ہے۔

مسیحی دوستو!: راستہ کوئی اختیار کریگاوہ جنم کو لے جانے والا ہوگا۔ پس یہ بات یادر کھو کہ ایسا مخص اپنی ذات کے علاوہ مخلوق خدا کو گمراہ کرنے کی ذمہ داری بھی اپنی گرون پر لیتا ہے۔

قریب ہے یارو روز محشر چھپے گا کشتوں کا خون کیو نکر جو چپ رہے گی زبان خنجر لہو پکارے گا آستین کا

مخضریہ ہے کہ اس فقرہ میں بھی آپ نے جو دعویٰ کیا ہے اس کا ثبوت آپ کے ذہے باتی ہے۔ کیونکہ آپ نے تسلیم کرلیا ہے کہ اسلامی توحید کتب مقدسہ سے ماخوذہ۔ گر بعول آپ کے وہ نامکمل ہے اور اس کی شکیل آپ کے زعم میں الوہیت میچ کی صورت میں ہوتی ہے جس کی تفصیل ہم پہلے کر تچے ہیں۔ ذراغور کرنے سے معلوم ہوگا کہ یہ شکیل ولی ہی ہے۔ جسی آگ روغی لکڑی کی شکیل کرتی ہے۔ بادری فنڈر سے لے کر آج تک تو کسی بادری سے اس دعوے کا ثبوت ہو نہیں سکا۔ آئندہ دیدہ باید! ہماری شخیق میں دو مسئلے ایسے بادری سے باکل مساوی ہونے کا حق رکھتے ہیں۔ ایک مسئلہ تشکیف ہے اور دو سرامسئلہ دو دو نے بائی ناممن ہے کہ ان دونوں مسئلوں کو کوئی ریاضی دان یا منطق دان بادری صحیح ثابت کر سکے۔ فواہ وہ اپنی کتاب کانام ''ابات الشکیف'' ہی رکھے۔ اہل عقل جانتے ہیں کہ نام اور چیز ہے۔ اور کام اور چیز ہے۔ ۔ ۔

شیر قالین دگراست و شیر نیستال وگر آگے چل کرپادری صاحب لکھتے ہیں۔

"خدا اور اس کے باہمی رشتہ اور تعلقات کے متعلق جو تعلیم قرآن اور إسلام میں ہے- الن میں بوجہ احسن موجود ہیں مثلاً قرآن کی میں جو صداقت کے پہلو ہیں- وہ تمام کے تمام میسحیت میں پوجہ احسن موجود ہیں مثلاً قرآن کی تعلیم ہے کہ خدا خالق ہے' مالک ہے' پروردگار ہے وغیرہ وغیرہ (انعام آیت ۱۰۳' ۱۰۳' محل ۳' کا وغلط پہلو کا وغیرہ) یہ تمام باتیں کتاب مقدس میں بطرز احسن موجود ہیں- لیکن قرآنی تعلیم کا جو غلط پہلو ہے کہ خدا الی جابر ہتی ہے- جو اپنے قربے گناہگار اِنسان کو فنا کردیتی ہے اور دوزخ میں ڈال کر خوش ہوتی ہے (نحل ۲۵' احقاف ۱۹' جافیہ کے '۲۰' مومن کے "کا طلوع وغیرہ) اس قسم کی باطل تعلیم سے مسیحیت سراسم پاک ہے- "---- (صفحہ ۱۰۳' ۱۰۳)

خالق اور مخلوق کا تعلق جیسا قرآن مجید نے بیان کیا ہے۔ اس سے اچھاتو کیا اس مجیب:

مجیب:
کے برابر بھی کوئی نہیں بیان کر سکتا۔ آپ نے قرآن کی کمی اور نقص بتانے کو خدا کے متعلق جابر اور قاہر دولفظ منتخب کیے ہیں۔ کیا اچھا ہو تاکہ آپ ان عربی لفظوں کا ترجمہ کسی عربی دان پادری سے پوچھ لیتے تو آپ سے یہ غلطی سرزد ہو کر موجب ندامت نہ ہوتی۔ جابر جبر سے مشتق ہے۔ جس کے معنی اِصلاح حال کے ہیں۔ جبیرہ مرہم والی پی کو کہتے ہیں۔ جو زخم پر لگائی جاتی ہے۔ کیونکہ وہ بھی اِصلاح کرتی ہے۔ اس لئے احادیث کی دعاؤں میں ایک لفظ "وَاخْبُرْنِیْ" بھی آیا ہے۔ جس کے معنی ہیں اے خدا میری حالت سنوار دے۔ یہ بالکل صحح ہے گو اخبر ہے۔ انہی معنی میں کی عارف کا قول ہے۔ ۔ ہ

میرے مولا میری گبزی بنانے والے میرے ہادی مجھے بھولے کو چلانے والے

قاہر کے معنی ضابط کے ہیں۔ ضابط اس بادشاہ کو کہتے ہیں۔ جس کی رعایا سرتابی نہ کر سکے۔ یہ وصف خدا کی ذات میں علی وجہ الکمال پایا جاتا ہے۔ اس لئے قرآن میں اِرشاد ہوا ہے۔

> وَهُوَا الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ الله تعالىٰ اپ بندوں پر ضابط ہے

چنانچہ ڈپٹی نذر احمد صاحب مرحوم نے ہی ترجمہ کیا ہے۔ البتہ اردو زبان میں ان دونوں لفظوں کے محانی میں تبدیل آگئ ہے۔ جیسے عزیز اور مشفق وغیرہ الفاظ کے معانی تبدیل ہوگئے۔ عربی زبان میں عزیز کے معنی غالب کے ہیں۔ ارشاد ہے۔ "اِنَّ اللَّهُ عَزِيْزٌ ذُو انْبِقَامِ "اردو میں فارسی کے وسیلہ سے چھوٹے رشتہ دار کو کہا جاتا ہے۔ اسی لئے انشانت میں اصطلاح ہے کہ بڑا چھوٹے کو عزیز من لکھتا ہے اور چھوٹا بڑے کو عزیز نہیں ' بلکہ بزرگوار من لکھ کر خطاب کرتا ہے۔ اسی طرح عربی زبان میں مشفق کے معنی ہیں ڈرنے والا جیسا کہ اِرشاد ہے فطاب کرتا ہے۔ اسی طرح عربی زبان میں مشفق کے معنی ہیں ڈرنے والا جیسا کہ اِرشاد ہے وہ میں ہیں۔ وہ شیفی فی فون "اردو میں مشفق اور مہران ایک معنی میں ہیں۔

ایک اُردو شاعر کہتاہے۔ پ

مشفق ککھوں شفیق ککھوں دلربا ککھوں حیرت میں ہوں کہ آپ کے القاب کیا ککھوں

#### اسلام اور مسيحيت

86

پس آپ کے یہ دونوں اِعتراض عربی زبان سے نادا قفیت پر مبنی ہیں۔ در حقیقت یہ دونوں وصف جو قرآن مجید نے خدا کی ذات میں بتائے ہیں۔ ان کی شان کے لئے نمایت موزوں ہیں اور آپ کااِعتراض اس شعر کامصداق ہے۔ ۔۔

چو بشنوی تخن اہل دِل گُو که خطا است تخن شناس أ دلبر اخطا ایں جا است اس طرح آپ کابیہ کہناکہ

"خداالی ہتی ہے جو اِنسان کو فناکر دیتی ہے اور دوزخ میں ڈال کرخوش ہوتی ہے۔" قرآن اور تورات دونوں کے خلاف ہے۔ قرآن مجید کی جن آیات کا آپ نے حوالہ دیا ہے ان میں اس مضمون کا اشارہ تک نہیں ہے کہ خدا اِنسان کو دوزخ میں ڈال کرخوش ہوتا ہے۔ البتہ کافروں کی سزا کا ذکر ہے۔ سواس کا ثبوت چاہو تو تورات کا مرقومہ ذمل حوالہ دیکھے لو۔

حضرت مویٰ کو کافروں کے متعلق تھم ہو تاہے۔

"جب کہ خداد ند تیرا خداانہیں تیرے حوالے کرے توانہیں ماریو اور حرم <sup>●</sup> کیجنو نہ توان ے کوئی عمد کریو نہ ان پر رحم کریو نہ ان ہے بیاہ کرنا۔"۔۔۔۔(اعتثناء باب ۷) بتائے کہ یہ احکام کس قتم کے ہیں۔ یہ رحم ہے یا جبرہے؟ قرآن کے موافق ہیں۔ ۔ یا مخالف؟ اور آپ کی کتب مقدس میں یہ حوالہ ہے یا نہیں؟

شیشے کا گھرینا کر دو سروں پر پھر برسانا پادری صاحب!: کار خرد منداں نیست

اس کے متعلق پادری صاحب مزید فرماتے ہیں۔

خدا اور إنسان كے اہمی تعلق كى بنا خوف اور دہشت نہيں بلكہ محبت ہے انجيل جليل ميں إرشاد ہے كہ كامل محبت خوف كو دور كرديتى ہے۔"---(روم ۱۵/۸)الو ۱۵/۵)ساد غيرہ) پس مسيحيت ميں بيد تمام اصول اپنى پاكيزہ ترين اور اعلى ترين شكل ميں موجود ہيں جو قرآن ميں صرف تکمل طور پر ہی پائے جاتے ہیں اور رہ بھی حق ہے کہ قرآنی تعلیم کے ناقص اور غلط پہلو مسجیت میں موجود نہیں ہیں۔ "

مجیب: یه بالکل صحیح ہے کہ خدااور اِنسان میں باہمی تعلق محبت کا ہے۔ قرآنی اِرشاد ہے۔

إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُ وْفٌ رَّحِيْمٌ (٣٠:٥١)

کو غور سے پڑھئے۔ گر مجرموں کو نافرمانی کی سزا دینا بھی خدائی عدل کے عین مطابق ہے۔ ورنہ قرآن مجید پر اعتراض کرتے ہوئے تورات کے ساتھ صحف انبیاء کو بھی دیکھ لیجئے۔ ایسانہ ہو کہ بیر مصرع صادق آئے کہ:

> ایں گنا ہیست کہ در شهر شا نیز کنند آگے چل کریادری صاحب لکھتے ہیں۔

اسلام نے خدا کے متعلق یہ تعلیم دی ہے کہ خدا ای مخلوقات سے بلند وبالا ہے (نحل ۱۲ نساء ۳۸ وغیرہ) اور اس صدافت کے عضر پر اس قدر زور دیا ہے کہ خدا اور اِنسان کے درمیان ایک وسیع ظیع پیدا کردی ہے۔ مسیحیت میں بھی یہ تعلیم موجود ہے کہ خدا کا تکات سے بلند و بالا ہے (زبور ۱۸/۱۸ ما کا کا گائے ۱۹۹۷ وغیرہ) لیکن اس کے ساتھ ہی اس کے ناقص پہلو کو اپنے اندر کے کراس نے خدا اور اِنسان میں کوئی ظیع پیدا نہیں گی۔ خدا کے بلند و بالا ہونے اور اس کے حاضرو ناظر ہونے میں جو صدافت کے پہلو ہیں وہ مسیحیت میں نمایت دکش اور پہندیدہ حالت علی موجود ہیں۔ اِسلام نے خدا اور اِنسان کے درمیان ظیع پیدا کرکے یہ تعلیم دی ہے کہ خدا ہر آن جرائیل فرشتہ کے ذریعہ رسول عربی پر ناذل لیکن مسیحیت یہ تعلیم دی ہے کہ خدا ہرارا اس میں اور اِنسان میں کوئی ظیع واقع نہیں۔

(صفحه ۱۰۳۰)

مقام شکر ہے کہ قرآن مجید نے خدا کی نبت جو تعلیم دی ہے کہ اس کی ذات مخلوق سے بلند اور بالاتر ہے۔ پادری صاحب کو کلیتانسلیم ہے۔ ہاں بری وجہ فرق

یہ بتائی ہے کہ قرآن جرائیل کو پیغام رسانی کا ذریعہ قرار دیتا ہے۔ لیکن مسیحیت کہتی ہے کہ خدا ہمارا باپ 

جہ - خدا اور اِنسان میں کوئی خلیج نہیں ہے۔ خلیج کالفظ تشریح طلب ہے۔ اس

یے پاوری صاحب کی مراد اگر یہ ہے کہ قرآنی تعلیم کے بموجب خدا اور بندے کے درمیان

کوئی چیزر کاوٹ ہے۔ جیسے خلیج خشکی کے دو کلڑوں کے درمیان حد فاصل ہوتی ہے۔ تو ایسا کہنا

بالکل غلط ہے کیونکہ خدا کے متعلق اِرشاد ہے۔

هُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ --- (پ ٢٤ : ع ١٥)

رجم فدا ہروقت اور ہر جگہ تمہارے ساتھ ہے۔

نیز اِرشادہ۔

نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ --- (پ٢٦: ١٦٥) ورالله إنسان كي شاه رگ سے زيادہ قريب ہے۔

اگر مرادیہ ہے کہ بقول قرآن جرائیل پیام رسانی کا ذریعہ ہے تو ہم اسے تسلیم کرتے ہیں۔ سلسلہ انبیاء علیم السلام میں ہمیں اس کی مثالیں ملتی ہیں۔ چنانچہ بائیبل شادت دیتی ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس دیتی ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس آئے۔ اس کے علاوہ حضرت زکریا علیہ السلام کے پاس خدا کا فرشتہ آیا اور ان کو بیٹے کی خوشخری دی۔ ذرا اور قریب آئے اور میں آپ کے گھر کی بہت بردی ضلیح کا پید ہتاؤں۔ انجیل لوقامیں لکھا ہے کہ۔

"جھٹے مینے جرائیل فرشتہ خداکی طرف سے جلیل کے ایک شرمیں جس کا نام ناصرت تھا۔ بھیجاگیا۔ ایک کنواری کے پاس جس کی یوسف نای ایک مرد سے مثلی ہوئی تھی اور اس کنواری کا نام مریم تھا۔ اس فرشتہ نے اس کے پاس اندر آگر کہا۔ اے پندیدہ سلام "! (انجیل لوقا: باب اول)

پاوری صاحب فرمائے! فرشتے کی خلیج حائل کرنے والی پہلی کتاب ہائیبل ہے- یا قرآن؟ تج ہے- ۔

ایں گنا ہیست کہ در شر شا نیز کنند

فد اکواب(باپ)اوررب کنے کی بحث کتاب ہدائے گذشتہ مفحات میں درج ہے۔

مسیحت کی خصوصیت جو پادری صاحب نے بتائی ہے۔ وہ قابل دید و شنید ہے۔ فرماتے ہں۔

"مسيحت يه تعليم دي ہے كہ خدا ہمارا باپ ہے- جس كى ذات محبت ہے للذا اس ميں اور انسان ميں كوئى ظبح واقع نہيں اور خدا كا كلام خود مجسم ہوا اور اس نے مسيح ہو کراپنے آپ كو بن نوع إنسان پر ظاہر كيا (يو حنا اباب عبرا- ۸ وغيرو) اس كا نتيجہ يہ ہے كہ إسلام ميں إنسان خدا كى ساتھ حقيق رفاقت نہيں ركھ سكتا۔ كوئكہ قرآن كے مطابق خدا "ب نياز" ہے- (سورہ افلاص وغيره) لا پر واہى اور محبت دونوں ايك جگہ ہو نہيں سكتے- محبت ايك رشتہ ہے 'جو محب اور محبب کے درميان ہو تا ہے۔ ليكن جہاں بے نيازى ہو وہ نہ كوئى محب ہو سكتا ہے اور نہ محبب كى رفاقت كا مكان ہو سكتا ہے۔ "---- (صفحہ ۱۹۰۳)

بس تجتم خدا کا یمی وہ امتیاز ہے۔ جس پر عیسائی قوم نازاں ہے اور حضرات انبیاء - علیهم اور دیگر عقلاء اس پر نالال- پہلے ہم اس کی تفصیل بیان کرچکے ہیں- پہلے

حوالوں میں آپ نے خود خدا کو مجسم کمااور بہال خدا کے کلام کو مجسم کما ہے۔ یہ دور گی قابل غور ہے۔ "خدا کا کلام مجسم ہوا" یہ فقرہ قابل تشریح ہے۔ اس کی تشریح اگر یہ ہے کہ جو کلام متعلم کے ساتھ عرض کے درجے میں تھا۔ وہ مجسم ہوا۔ تو یہ بالبداہت غلط ہے۔ کیونکہ یہ فلفے کا مسئلہ ہے کہ عرض جو ہرسے کبھی جدا نہیں ہو سکتا۔ اگر یہ مراد ہے کہ خدا کے کلام (حکم) سے مسئلہ ہے کہ عرض جو ہرسے کبھی جدا نہیں ہو سکتا۔ اگر یہ مراد ہے کہ خدا کے کلام (حکم) سے مسئے کا وجود ظہور پذیر ہوا تو یہ صحیح ہے۔ قران مجید بھی اس کی تائید کرتا ہے۔ مگرا نمی معنی میں دنیا کے کل اعراض وجوا ہر موجود ہوئے۔ چنانچہ قران مجید فرماتا ہے۔

إِنَّمَاۤ إَمْرُهُ إِذْا ارَادَ شَيْئًا اَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ

----(پ۳۳:عم)

خدا جب کسی چیز کو پیدا کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو اسے تھم دیتا ہے کہ "ہو جا" پس وہ ہو جاتی ہے۔

ان معنی سے خدا کے کلام سے مسے کے مجسم ہونے میں کوئی خاص امتیاز نہیں رہتا اگر آپ کو یہ بات کھنے کہ اگر خصوصیت نہیں ہے تو مسے کانام لے کر قرآن مجید نے کیوں کہا۔ اِنَّمَا الْمُسِیْحُ عَیْسَی ابْنُ مَرْیَمَ دَسُولُ اللّٰهِ وَکَلِمَتُهُ اَلْقَاهَاۤ اِلٰی مَرْیَمَ

وَ رُوْحٌ مِنْهُ ---- (پ٢:٣٤)

تو جواب اس کا بیہ ہے کہ آپ عام سلسلہ توالد کے خلاف خدا کے تھم سے بن باپ محض مال کے بطن سے پیدا ہوئے تھے۔ اس لئے آپ کی شان میں نہ کورہ الفاظ وارد ہوئے ہیں۔ اس میں یہود کی تردید بھی مقصود ہے جو ممدوح کی شان میں ناجائز مولود وغیرہ الفاظ کمہ کر اینا عمال نامہ سیاہ کرتے تھے۔

ہاں آپ نے یہ خوب کہا کہ قرآنی تعلیم کے مطابق خدا بے نیاز ہے۔ "الپوائی اور محبت ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتیں۔" پادری صاحب! معاف فرمائے آپ نے خدا کی بے نیازی کا مطلب نہیں سمجھا۔ اگر میں یہ کہوں کہ سورہ اخلاص کے جس لفظ کو آپ نے مد نظر رکھا ہے۔ اس کے معنی بھی نہیں سمجھے تو بے جانہیں ہوگا۔

سنے! اللہ اس لحاظ سے بے نیاز ہے کہ وہ اپنی ذات و صفات میں کسی مخلوق کامختاج نہیں۔ جس کو بہادر شاہ (بادشاہ دہلی نے ایک مخس میں یوں ادا کیا ہے۔ ۔

نه پرستش کا تو محتاج نه محتاج عبادت نه عنایت تخصے در کار کسی کی نه حمایت نه شراکت کے سعند کسی سے قرابت نه نیازت نه ولادت نه بفر زند تو حاجت

تو جليل الجبروتي تو امير الا مرائي

اس کا جُوت دینے کی ضرورت نہیں ہے۔ کیونکہ ہم اور آپ دونوں گروہ مانتے ہیں کہ وُنیا کی کل کا نات حادث ہے۔ جس کا نتیجہ صاف ہے کہ ایک زمانہ تھا۔ جب کہ اللہ اکیلا ہی تھا۔ اس کے ساتھ کوئی مخلوق نہ تھی۔ یہ ہے اس کی بے نیازی کا مطلب۔ اس کی مثال بھی (گو گھٹیا ہی سمی) دے سکتے ہیں۔ غور سے سنو!

ایک فخص صاحب اولاد ہے۔ وہ اپنی اولاد کا کسی بات میں محتاج نہیں ہے۔ بلکہ اولاد اس کی محتاج ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ باپ اپنی شفقت پدری کے نقاضا کی وجہ سے سب پر مکسال نوازش کرتا ہے۔

پادری صاحب! اگر آپ خود بھی صاحب اولاد ہیں تو اپنے ضمیرسے پوچھے۔ اگر نہیں ہیں تو کسی صاحب اولاد دوست سے پوچھے کہ وہ اپنی اولاد سے بے نیاز ہونے کے باوجود ان کے ساتھ شفقت اور محبت سے پیش آتا ہے یا نہیں؟

91

اس مثال ہے آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ آپ نے بے نیازی اور محبت میں جو مغائرت سے سمجھی ہے وہ غلط ہے۔

آئے میں آپ کو بتاؤں کہ سورہ اخلاص کی آیت "اللّٰہ الصَّمَدُ" کے اصح معنی وہ بیں جو حضرت حسن بھری سے منقول ہیں یعنی "اللّٰہ المقصود" صد کے معنی مقصود کے بھی آئے ہیں اس کی شہادت میں معلقہ کا ایک شعریش کرتا ہوں۔ ب

انطلقت الجمع العظيم تلاقنى على ذروة البيت الكريم الصمد

پس آیت زیر بحث کے معنی میہ ہیں کہ وُنیا میں اِنسان کااصل مقصود خدا کی رضاجو کی ہے وگر ہیے' اس بناپر حضرت مسیح نے کیاہی سیج فرمایا ہے۔

"اے میرے باب اگر میرے پیئے بغیر (موت کا) یہ بیالہ نہیں گزر سکتا تو تیری مرضی ہو۔"
(متی ۲۲:۳۷)

اللہ اللہ! کیسی عبودیت اور کسی رضاجوئی ہے۔ کیابی تج ہے۔ پ تیخ گرفت کبف و گفت کہ نازم ایں است سرفرو بردم و گفتم کہ نیازم ایں است باوجوداس کے پادری صاحب نازاں ہوکر لکھتے ہیں۔

"پس خدا کے بلند و بالا ہونے اور اس کے حاضر و ناظر ہونے کے متعلق جو تعلیم قرآن میں پائی جاتی ہے وہ کامل طور پر انجیل جلیل میں موجود ہے۔ لیکن کلمنۃ اللّٰہ کی تعلیم إسلام کی تعلیم کے نقائص سے پاک ہے۔ "۔۔۔۔(صفحہ ۱۹۴۷)

قار کین کرام! میہ ہے پادری صاحب کا زور قلم یا بالفاظ دیگر بے جاضد اور تعصب اس امرکو تشکیم کرنے کے باوجود کہ قرآن کی تعلیم کامل طور پر انجیل میں پائی جاتی ہے۔ پھراس کو ناقص بتانے میں کیا نقصان ہے 'وہی مرکزی نقطہ کہ ''مسیح مجسم خدا ہے۔''جس کی تردید پہلے کافی ہو چکی ہے (کتاب ہذا صفحہ ۱۹) پادری صاحب کو اسی پر ناز ہے 'آپ کے خیال میں ہی تعلیم انجیل کی خوبی اور بے نظیری کا ثبوت ہے۔ جے ہے۔ ہے

## آگیا داغ اس کے دِل میں بیہ غرور شکل ہے دُنیا میں لاٹانی میری

"قرآن کے مطابق خدا رحمان اور رحیم ہے جو ہمارے گناہوں کو معاف کرنے والا ہے۔"
(ماکدہ ۳۴ وغیرہ) صدافت کابیہ پہلوائی بمترین شکل اور پاکیزہ ترین صورت میں انجیل جلیل کی
تعلیم میں پایا جاتا ہے۔ (مراا/۲۵) افی ۳۲/۳ کلی ۱۳/۳ وغیرہ) لیکن اِسلامی تعلیم میں بڑا
نقص سے ہے کہ خداکی رحمت کا اخلاقیات سے تعلق نہیں۔ اس میں اخلاقی عضرموجود نہیں ،
کیونکہ رحم کرنا اور گناہوں کا بخشائس کی مطلق العمان مرضی پرموقوف ہے۔"۔"۔"۔"۔

(صفحہ ۱۰۱۳)

پہلے ہم ہتا آئے ہیں کہ انجیل نے گناہ کی سزا بڑی سخت بتائی ہے۔ حتی کہ از روئے مجیب: مجیب: انجیل کسی کو احمق کہنا دخول جہنم کا موجب ہے (متی باب ۲۳:۵) اس کے علاوہ انجیل کی مختی مندرجہ ذیل حوالہ سے بھی ثابت ہے 'مسیح فرماتے ہیں کہ

"اگر تیری آنکھ مجھے ٹھوکر کھلا دے اسے نکال ڈال کرخدا کی بادشاہت میں کانا دخل ہونا تیرے کئے اس سے بہتر ہے کہ وہ آئکھیں رکھتے ہوئے جنم کی آگ میں ڈالا جائے 'جہال ان کا کیڑا نہیں مرتااور آگ نہیں بجھتی۔ کیونکہ ہرایک فخص آگ سے نمکیں کیا جائے گا۔"

(قرص وباب کی ۵۸)

ہاں آپ نے قرآن کے مضامین پر اچھی طرح غور نہیں کیا اور غور کر بھی نہیں سکتے۔
کیونکہ آپ کا منشاعیب جوئی ہے 'سنے جن الفاظ پر آپ کو اِعتراض ہے - وہ یہ ہیں یغفور لِمَنْ یَّشَاءُ وَ یُعَذِّبُ مَنْ یَّشَاءُ --- (پ س : ع س)

یغفور لِمَنْ یَّشَاءُ وَ یُعَذِّبُ مَنْ یَّشَاءُ --- (پ س : ع س)

یہ ایک مجمل کلام ہے جس میں یہ بتانا مقصود ہے کہ مجرم کی بری شخصیت بھی اس

کو عذاب اِلی سے نہیں بچا عتی اور محن (نیکوکار) کی ادنی شخصیت اس کی ترقی

میں رکاوٹ نہیں ہے ۔ باتی رہایہ مطلب کہ اللہ کس پر رحم کرے گا اور کس کو

عذاب دے گا - اس کا ذکر دو سری آیت میں مفصل لمتا ہے - سنے! اِرشاد ہے 
عذاب دے گا - اس کا ذکر دو سری آیت میں مفصل لمتا ہے - سنے! اِرشاد ہے 
فداکی مشکر اور مغرور ہے محبت نہیں کرتا ۔

خداکی مشکر اور مغرور ہے محبت نہیں کرتا ۔

وَ اِنِّيْ لَغَفَّارٌ لِّمَنْ تَابَ وَأَمَنَ ---- (پ١٦ : ١٣٤)

مرجم فدا تائب لوگوں کے لئے بخش ہار ہے۔

اس آیت کو آپ اینے فقرہ کے ساتھ ملا کر پڑھیں۔

لنذا خدا کی ذات نقاضا کرتی ہے کہ وہ گناہوں کو معاف کرے اور تائب گناہگار کو اپنی جوار رحمت میں جگہ دے۔۔۔۔(صفحہ ١٠٥)

كئے اب بھى آپ كى غلطى رفع ہوئى يانىيں؟

مزید سنئ! قرآن مجید کاعام قانون ہے۔

إنَّ اللَّه بِالنَّاسِ لَرَءُ وْفٌ رَّحِيْمٌ ---- (پ٢:٦)

ر برا مهریان اور شفق ہے۔

تحمر خدا تعالی چونکہ باوجود رحیم کریم اور غفار ستار ہونے کے عادل اور انصاف پسند

بھی ہے اس کئے وہ طاعی اور طاغی (فرمانبردار اور نافرمان) کے ساتھ کیساں معاملہ کرنا اپنے آ عدل وانصاف کے خلاف جانتا ہے۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔

آمْ نَجْعَلُ الَّذِيْنَ أَمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِيْنَ فِي الْأَرْضِ آمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ .--- (پ٢٣: ١٢٤)

رجم کیا ہم مومن اور نیو کار لوگوں کا انجام ملک میں فساد کرنے والوں جیساکر دس کے یا پر ہیز گاروں کو انجام کے لحاظ سے بدکاروں جیسا بنا دس گے۔

اییا ہر گز نہیں ہوگا۔

بس يى وه پاك تعليم ب ع جس كو پادرى صاحب محل إعتراض سجهت بين - مراال نظراس کی خوبی اور حسن کے پیش نظر کہتے ہیں۔ ۔

کیا جانے تجھ میں کیا ہے کہ لوٹے ہے تجھ یہ جی يوں اور كيا جمال ميں كوئي حسين سيس!! آگے چل کرپادری صاحب لکھتے ہیں۔

"قرآن کے مطابق خدا گناہ کا بانی ہے (اعراف آیت ۱۷۷) نبی اسرائیل ۱ شوری ۵۳ ، بود (٣٦٠ ١٣٠ غيره) كلمة الله كي تعليم اس باطل عقيده سے پاك ب-"--- (صفحه ١٠٥)

## سیحیت اسلام اور مسیحیت 94

معلوم ہوتا ہے کہ پادری برکت اللہ صاحب پادری عماد الدین صاحب کا ترجمہ مجیب:

قرآن سامنے رکھتے ہیں- اس لئے آپ کو قرآن فنی میں غلطی لگ جاتی ہے- ان
ساری آیتوں میں صرف سورہ اعراف کی آیت زیر بحث آسکتی ہے- باتی آیتوں کا مضمون بالکل صاف ہے 'آیت موصوفہ کے الفاظ ہیں ہیں-

وَلَقَدْ ذَرَاْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوْبٌ لاَّ يَفْقَهُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ اٰذَانٌ لاَّ يَسْمَعُوْنَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامَ بَلْ هُمْ اَضَلُّ اُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُوْنَ ---- (پ٩:٦٢)

تفصیل: عربی زبان میں لام جارہ دو معنی کے لئے آتا ہے ایک تو معنی علت کیلئے ۔ تفصیل: دوسرے معنی غایت کے لئے 'جس کو انجام کہتے ہیں علت کالام وہ ہوتا ہے ' جس کا مدخول دوران فعل میں فاعل کی نیت میں موجود ہو۔ جیسے "صربته للنادیب" (میں نے اس کو ادب سکھانے کے لئے مارا) اس سے معلوم ہوا کہ فاعل کی نیت میں ادب سکھانا داخل ہے۔ غایت کی مثال یہ آیت ہے۔

فَالْتَقَطَهُ اللهُ فِرْعَوْنَ لِيَكُوْنَ لَهُمْ عَدُوًّا وَّحَزَنًا ---- (پ،۲۰ع) بي آيت حفرت موى اور فرعون كے قصه ميں ہے-اس كا ترجمه پادرى عماد الدين في يوں كيا ہے-

پھر اے فرعون کے لوگوں نے اٹھا لیا تاکہ ان کے لئے ایک دعمن اور باعث غم ہو جائے۔ ---( ترجمہ عمادی صفحہ ۱۸۳)

یہ ترجمہ اس لئے غلط ہے کہ فرعون والوں کی نیت میں بیہ داخل نہیں تھا کہ وہ مجیب:

بچہ (مویٰ)ان کادشمن بن جائے۔ کیونکہ آیت کا صحیح مطلب بیہ ہے کہ

تا آخر شود برائے ایشاں دسٹمن

بعض لوگ لام علت اور لام عاقبت میں امتیاز نہیں کرتے بلکہ سرسری طور پر ایسا ترجمہ کر دیتے ہیں کہ لام عاقبت لام علت کے معنی میں نظر آتا ہے۔ بس آیت زیر بحث کے معنی یہ ہوئے کہ۔

خدا کی مخلوق میں بہت ہے لوگ ایسے ہیں جن کاانجام جنم ہوگا'جس کی وجہ یہ ہے

کہ ایسے لوگ اپنے دل' آنکھ اور کان سے وہ کام نہیں لیتے جن کے لئے یہ اعضاء پیدا کئے گئے ہیں۔ اور نہ دِل سے صحح بات سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ بلکہ الٹا اِعتراض کئے جاتے ہیں۔ جس کی طرف شخ سعدی نے اشارہ کیا ہے۔ ۔

گل است سعدی و در چشم دشمناں خاراست ہاں پادری صاحب! اپنے گھر کی بھی خبر لیجئے 'خدا نے موسیٰ کو فرعون کے مقابلہ میں تھیجتے ہوئے کہاتھا۔ میں فرعون کے دِل کو سخت کروں گااور اپنی نشانیوں اور عجائب کو ملک مصر میں زیادہ کروں گا'لیکن فرعون تمہاری نہ سنے گا۔۔۔۔۔( خروج باب ے)

پس جس وجہ سے فرعون کے دِل میں سے تختی پیدا کی گئی تھی-ای وجہ سے قرآن مجید میں معاندین حَقّ کی گمراہی کی خبردی گئی ہے- جس کا مختفر گرجامع ذکراس آیت میں ہے-کَلاَّ بَلْ رَانَ عَلٰی قُلُوْ بِهِمْ مِّا کَانُوْا یَکْسِبُوْنَ ---- (پ•۳:ع۸)

"بد کار لوگول کے دلول پر ان کی بد کاری بت برا اثر پیدا کر دیتی

آگے چل کربادری صاحب لکھتے ہیں۔

"قرآن میں نماز اور دُعاکا تھم ہے۔ لیکن وہ زمان و مکان کی قیود سے آزاد نہیں (نساء ۳ مروم کا مروم کا مروم کا مور اور اور دُعاکا تھم ہے۔ لیکن وہ زمان و مکان کی قیود کا مرا کیل درخ کرکے پڑھی جائے۔ لیکن میسیست میں سید تھم زمان و مکان کی قیود ایک خاص جگہ کی طرف رخ کرکے پڑھی جائے۔ لیکن میسیست میں سید تھم زمان و مکان کی قیود سے آزاد ہے۔ کلمت اللہ نے فرمایا کہ ہر وقت دُعا ما تھتے رہنا چاہئے۔ (لوقا ۱۸۱۱) افعی ۲۰۸۱ الله میں اللہ ناتی ۵-۱۸ موغیرہ) آپن کی خاص جگہ کو قبلہ نہ بنایا (یو حنام ۲۰۴۰ مرک اسلام میں دُعا ہے کہا خاہری اور رسمی پاکیزگی پر زور دیا گیا۔ ہے۔ ماکدہ ۸-۹ بقرہ ۱۸۳ وغیرہ) لیکن کلمت اللہ کی تعلیم میں ظاہری کلفات کا ناقص پہلو دور کردیا گیا ہے۔ "

دل کہ پاکیزہ بود جامۂ ناپاک چہ سود سرکہ بے مغز ' بود لغزی دستارچہ سود اس اقتباس کا جواب کتاب ہذا کے صفحہ سے سے درج ہو چکا ہے۔ جس میں بتایا گیا ہے کہ عیسائیوں کی عبادات میں بھی کون ومکاں کی پابندی برابر پائی جاتی ہے۔

مجيب:

پادری صاحب نے جو فارسی میں شعر لکھا ہے۔ اسے پڑھ کر ہمیں ایک پرانا قصہ یاد

الطیفہ:

آگیا۔ کسی شاعر کے شعر پر طلبائے مدرسہ نے اعتراضات کیے تو شاعر نے کہا کہ

شعر مرا بدرسہ کہ برد

یمی مثال پادری صاحب کے اس شعر پر صادق آتی ہے۔ پہلے مصرع کو ایسا خراب کیا کہ اگر شاعر سن پائے تو ہمی کھے کہ

شعر مرا گبر جا کہ برد کیائی اچھاہو تا گر آپ اس شعر کو پادری سلطان محمد خال افغان سے صحیح کرا لیتے۔ ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہو گ آگے چل کر آپ فرماتے ہیں۔

"کلمت الله (میم) نے فرمایا کہ خدا روح ہے اور ضرور ہے کہ اس کے پرستار روح اور سچائی سے اس کی پرستش کریں۔" ---- (صفحہ ۱۰۵)

آپ کے سارے اِعتراض کا جواب قرآنی لفظ "خاشعون" میں ماتا ہے- اِرشاد

مَّ قَدُ اَفْلَحَ الْمُوْمِنُونَ ٥ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُوْنَ

(پ۱۱:عا)

رجع کامیاب ہو جائمیں گے وہ ایماندار لوگ جو خشوع کی حالت میں نماز

ادا کرنے ہیں.

خاشعین کی تشریح ایک دو سری آیت میں یوں آئی ہے۔

اِنَّهَا لَكَبِيْرَةٌ اِلَّا عَلَى الْحُشِعِيْنَ ٥ الَّذِيْنَ يَظُنُّونَ اَنَّهُمْ مُّلَاقُوْا رَبِّهِمْ وَاَنَّهُمْ اِلَيْهِ رْجِعُوْنَ ---- (ڀا:٥٤)

رجم المازب شک مشکل ہے مگر خاشعین پر مشکل نہیں جو جانے ہیں کہ

ہم اپنے رب سے ملنے والے ہیں اور اس کی طرف جارا رجوع ہے۔

پادری صاحب کیا اچھا ہو تا کہ آپ قرآن مجید پر اِعتراض کرنے سے پہلے کسی قرآن دان استاد سے مطلب سمجھ لیتے۔ میں سے کہ تاہوں کہ قرآن میں یہ بڑی خوبی ہے کہ مخالفین کے

إعتراضون كاجواب وه خود بى ديتاہے-

میرے محبوب کے دو ہی پتے ہیں کر پتلی صراحی دار گردن

آگے چل کرپادری صاحب نے روزہ کے متعلق اِعتراض کیا ہے جس کاجواب اس سے پہلے اس کتاب کے صفحہ ۴۸ پر ہوچکا ہے۔

اس کے بعد مسلمانوں کے جی بیت اللہ پر اِعتراض کرتے ہوئے آپ نے لکھاہے کہ " یہودیت اور اِسلام میں یہ مماثلت ہے کہ جو جگہ اہل یہود کے ذہب میں یو روحکم کی بیکل دی گئی ہے۔ جس طرح یہود اپروحکم کی بیکل میں رہتا دی گئی ہے۔ وہی جگہ اِسلام میں کمہ کو دی گئی ہے۔ جس طرح یہود اپروحکم کی بیکل میں رہتا تھا۔ ای طرح اِسلام کااللہ رب کعبہ ہے۔ انجیل جلیل کی تعلیم اس اصول سے پاک ہے۔ " (صفحہ نمبرلام)

پادری صاحب نے اگر سورہ فاتحہ کی پہلی آیت ہی غور سے پڑھی ہوتی تو آپ یہ مجیب:

- اعتراض نہ کرتے 'خیر ہم خود ہی آپ کو بتاتے ہیں کہ اِسلام کا اللہ کون ہے۔

بزبان قرآن سنئے اِرشاد ہے۔

اَلْحَمْدُ لِلَٰهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ۞ اَلرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ ۞ مَالِكِ یُوْمِ الدِّیْنِ۞ ہائے کہ ان آیات میں رب العمین کس کی صفت ہے۔ ہم سے پوچیس تو ہم ہائے ہیں کہ

"رَبِّ الْعُالَمِيْنَ ' اَلْوَحْمَانِ ' الوَّحِيْمِ" اور "مَالِكِ يُوْمِ الدِّيْنِ" بي چاروں صفات الله تعالى كى بين بال بال سنت اسلام كا الله وہ ہے جو عيسائيوں كے دونوں معبودوں مريم صديقة اور ابن مريم (ميح)كو بلكه سارى دُنيا كے چھوٹے بوے إنسانوں كو للكار كر فرما تاہے۔

لَقَدُ كَفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوْا إِنَّ اللَّهَ هُوَ المَسِّيِحُ ابْنُ مَوْيَمَ ۚ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِن اَرَادَ اَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيْحَ ابْنَ مَوْيَمَ وَاُمَّةُ وَمَنْ فِي الْآرْضِ جَمِيْعًا ۚ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخُلُقُ مَا يَشَآءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ ءٍ قَدِيْرٌ ---- (ب٢:٥٤)

#### اسلام اور مسیحیت

98

جو لوگ میج این مریم کو اللہ کتے ہیں وہ حقیقت میں اللہ کے مکر بیں اللہ کے مکر بیں اللہ کے مکر بیں اللہ کے مکر بین آئی آن اور تمام دو کہ خدا آگر چاہتا تو میک آنان آنین اور کل دینا کو ہاک کر دینا ' چرکون تھا جو اس کو روک سکنا' آسان ' زمین اور کل محلوقات کی بادشاہی ای کے لئے ہے چاہتا ہے پیدا کرتا ہے اور وہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔

یہ اعلان کیما باہیت اور پرشکوہ ہے۔ اس میں کسی قتم کا تکلف اور تقشع قار کین:

(بناوٹ) بھی نہیں ہے۔ بلکہ حقیقت پر بنی ہے۔ جس کا کسی قدر مضمون فارسی کے اس شعر میں ملتا ہے۔ ہ

ست سلطانی مسلم مرورا نیت سس را زهره چون وچرا

پادری صاحب! یہ ہے اِسلام کا اللہ جو مسیحیت کے معبود اور اس کی مال کو بھی

للکار تاہے اور وہ دونوں اس کے سامنے سم جھکائے ہوئے ہیں۔غورے سنئے۔

لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيْحُ أَنْ يَكُوْنَ عَبْدًالِلَّهِ ---- (پ٢:٥٣) رَحِي مَنْ كُواللهُ كابنره فِي مِن بِرُلاكِنَ عارضي بـ-

یہ ہے اِسلام کا اللہ جس کی شان میں مسدس حالی کا ایک بندہم بطور نمونہ پیش کرتے ہیں۔ ۔

خرد اور اوراک رنجور ہیں وال مہ و مر ادنی سے مزدور ہیں وال جماندار مغلوب و مقمور ہیں وال نی اور صدیق مجبور ہیں وال

نہ پرسش ہے رہبان و احبار کی دال نہ یروا ہے احمار و اہرار کی دال

پادری صاحب! یہ ہے ہمارا اللہ -جس کی شان کبریائی کا تھو ژاساحال ہم نے آپ کو

. سایا ہے۔ ذرا پنے معبود کو بھی سامنے لائے اور اِسلام کے اللہ کے ساتھ اس کامقابلہ کیجئے۔

بس بھک نہ کر ناصح ناداں مجھے اتا یا چل کے دکھا دے دہن ایبا کمر ایبی

غنیمت ہے کہ پادری صاحب اِسلام کے اللہ پر اِعتراض کرتے ہوئے اِسلامی تعلیم

کو یمودی تعلیم کے مماثل مانتے ہیں اور پھراس پر اعتراض بھی کرتے ہیں اور یہ بھی نہیں سجھتے کہ یمودی تعلیم کرکے واجب العل مجھتے کہ یمودی تعلیم کرکے واجب العل قرار دیا ہوا ہے۔ جس کاذکر ہم کتاب ہذاکی تمید میں صفحہ ۲۳ پر کر آئے ہیں۔ "فتز کو!" آگے چل کر آپ قربانی پر اعتراض کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

"اسلام میں قربانی کا تھم پایا جاتا ہے۔ لیکن کلمت اللہ کی تعلیم اور زندگ نے ایک طرف قربانی کے نصور کو کال کردیا اور دو سری طرف اس قتم کے ناقص اور باطل تصورات کو خارج کر دیا۔ "---- (صفحہ نمبرے))

اس عبارت کا مطلب ہے ہے کہ مسے کے آنے سے پہلے جتنی قتم کی قربانیاں مجیب:

ورات وغیرہ کی تعلیم سے مروج ● تھیں۔ مسے نے صلیب پر اپنی قربانی دے کر ان سب کو منسوخ یا مرفوع الحکم کردیا' بہت خوب! ای لئے اب عیسائیوں میں قربانی کا رواج نہیں ہے بلکہ مسے کی قربانی پر ایمان رکھناکانی ہے۔ انہی معنوں میں پولوس کا قول ہے۔ نہیں ہے بلکہ مسے کی قربانی پر ایمان رکھناکانی ہے۔ انہی معنوں میں پولوس کا قول ہے۔ "بیوع نے ہم کو شریعت کی لعنت سے چھڑایا' دہ ہارے لئے لعنتی ہوا ( کلیتیوں باب ۳۰) مالا تکہ خود مسے نے موسوی شریعت کی قربانیوں کو بحال رکھا' ملاحظہ ہو۔ آپ فرماتے ہیں۔

"اگر تو قربانگاه پر اپنی نذر گزار تا ہو تھے یاد آئے کہ میرے بھائی کو مجھ سے پچھ شکایت ہے تو وہیں قربان گاہ کے آگ اپنی نذر چھوڑوے-اور جاکر پہلے اپنے بھائی سے ملاپ کر تب آکراپنی نذر گزران-" ---- (متی ۲۳۴۵)

اس عبارت سے بالفاظ صریح قربانی کے عظم کی بحال ثابت ہوتی ہے کیونکہ آپ مجیب:

کے نزدیک آگر قربانی کا عظم منسوخ ہوتا تو یوں نہ فرماتے کہ تب آگر اپنی نذر گذران 'بلکہ اِرشادعالی یوں ہوتا کہ

قربانی کو ترک کردے 'یہ ایک بری رسم ہے' اچھے بھائی سے صلح کر 'یہ کام بہت ضروری ہے۔

<sup>🛭</sup> احباء باب ۱۹۰۱ (مجیب)

## 

یہ ہے موسوی شریعت کی قربانیوں کی سکیل اللہ اللہ کتنی دلیری اور کتنی قار کین: جرات ہے۔ اس پر مزید کھنے سے ہمارا دِل کانیتا ہے اور قلم الرزال براندام ہے۔

مخضریہ ہے اسلای قربانی موسوی شریعت کے قربانیوں کے مشابہ ہے۔ گرشاریں بہت کم 'یہ تخفیف اِسلام کی خوبی ہے نہ کہ برائی ۔،

مجھ میں ایک عیب بڑا ہے کہ وفادار ہوں میں

آگے چل کرپاوری صاحب فرماتے ہیں۔ "قرآن میں جرور موال خوراک میں تمنز کی گئی سربردای دوو' پرو' اندام ۱۳۷۵' وغیری ا

"قرآن میں حرام و طال خوراک میں تمیزی گئی ہے۔ (ماکدہ ۹۰ ، ۹۷ ) انعام ۱۳۲۱ وغیرہ) اس قتم کی تعلیم ہم پرعیاں کر دیتی ہے کہ قرآن صرف فاص ممالک و اقوام پر بی حادی ہو سکتا ہے لیکن کلمتہ اللہ نے اس قتم کی تعلیم کے نقص کو رفع کردیا اور فرمایا کہ کوئی شے بذاتہ حرام نمیں ' انجیل میں اِرشاد ہے کہ خدا کی بادشاہت کھانے پینے پر نہیں ' بلکہ راست بازی محبت اور اِنقاق اور اس خوشی پر موقوف ہے جو روح القدس کی طرف ہے ہوتی ہے۔ میسجیت اس قتم کے باطل عناصر سے یک سرخالی ہے۔ " ۔۔۔۔ (صفحہ ۱۹۰۸)

الله رے حق سے عدادت! پادری صاحب کو اِسلام پر اِعتراض کرتے ہوئے میں:

مجیب:
شریعت موسوی کی بھی پروا نہیں ہوتی۔ آپ اگر مویٰ کی کتاب اعتما باب ااکو سامنے رکھ لیتے تو یہ جرات نہ کرتے، جو آپ نے یمال کی ہے، دیکھئے خدا حضرت مویٰ کو تھم دیتا ہے۔

"توكى گفنونى چيز كومت كھائيو، وہ چار پائے كہ جنس تم كھا كتے ہو يہ ہيں ہمل اور جھنڈ ميں اور ہمنڈ ميں ہے بھيراور بكرى اور برن اور آہو اور جميور اور بركوبى اور ريم اور گاؤ ميش اور كند كوبى، اور ہرا يك چار بايہ جس كے كھرچ ہے ہوئے ہوں۔ اور اس كے كھر ميں شكاف ہو ايسا كہ اس ہے دو ينج ہوتے اور جگالى كرتا ہو تو تم اے كھاؤ كے۔ ليكن ان ميں ہے كہ جگال كرتے ہيں۔ يا ان كے كھرچ ہوئے نہيں اون فور شكوش اور يا ان كے كھرچ ہوئے نہيں ہيں، تم انہيں مت كھائيو، جيسى اونث اور خرگوش اور يورع اس لئے كہ جگالى كرتے ہيں۔ ليكن الكے كھرچ ہوئے نہيں ہيں، چھريہ تممارے لئے لياك ہيں اور سور بھى كہ اس كے كھرچ ہوئے ہيں پرجگالى نہيں كرتے وہ تممارے لئے ناپاك ہيں اور سور بھى كہ اس كے كھرچ ہوئے ہيں پرجگالى نہيں كرتے وہ تممارے لئے ناپاك ہيں اور سور بھى كہ اس كے كھرچ ہوئے ہيں پرجگالى نہيں كرتے وہ تممارے لئے

101

ناپاک ہے تم ان كاكوشت ند كھائيوند ان كى لاش كو ہاتھ لگائيو!

آبی جانوروں میں سے بھی کھاؤ مے ' جتنوں کے پر ہوں اور تھلکے ' تُم انہیں کھاؤ کے 'محر جس سریان مطلکہ: موں ' تم ا سرمہ: کھائیہ ' مدتمیاں پر لئرنال سرم

کے پراور چھکے نہ ہوں' تم اے مت کھائیو' وہ تمہارے لئے ناپاک ہے۔
ہرا پک پر ندہ جو پاک ہے تم اے کھاڈ کے لیکن وہ جن کا کھانا حرام ہے بیہ ہیں۔ عقاب اور
استخوان خوار اور سحری عقاب اور چیلم اور سفید چیلم اور گدھ اور جوان کی بعض سے ہیں۔ ہر
ایک بعض کو کوا اور شتر مرغ اور الو اور سحری بگلا اور باز کی ہرایک قتم اور ہوم اور چوہ مارا
اور کچورا۔ اور حواصل اور رخم اور ماہیمورا اور لک لک اور بگلا اور جوان کی بعض سے ہول
اور ہد ہد اور چھاڈ ڑاور ہرایک حوان جو ریک کے چلے اور اڑے تمہارے لئے ناپاک ہے تم
اے مت کھائیو۔ سب وہ پر ندے جو پاک ہیں تم انہیں کھاؤ گے۔ جو حیوان آپ سے مرجائے
تم اے مت کھائیو۔ سب وہ پر ندے جو پاک ہیں ا

پادری صاحب! آپ نے اس تعلیم پر ہاتھ صاف کیا ہے یا کسی اور پر- غور سے مجیب:

عنے حرام و حلال کے درمیان امتیاز کی نفی کا اثر دور تک پنچتا ہے- ایک مسلمان ایک عیسائی دو محض ہیں- ان دونوں نے ہوٹل میں جاکر کھانا طلب کیا- مسلمان نے تو ہیرے سے کہا۔ میرے لئے کمری کا گوشت اور پانی کا گلاس لاؤ- گرعیسائی نے کہا کہ میرے لئے سور کا گوشت اور پانی کا گلاس لاؤ- دونوں نے اپنا اپنا من بھاتا کھانا کھایا۔

پادری صاحب! فرمایئے کیا بیہ دونوں مخض آپ کی نظر میں کیساں ہیں۔ کتاب احبار میں سور کی حرمت د کچھ کرجواب دیجئے 'جس میں لکھاہے کہ

"سور کہ کھراس کا وہ حصہ ہو تا ہے اور اس کا پاؤں چراہے۔ پر وہ جگالی نہیں کرتا۔ وہ بھی ناپاک ہے تہارے گئے۔ نتم ان (جانوروں کے گوشت سے کچھ نہ کھائیو۔ "----(احباب باب ۱۱٬۵۹۱) حرمت شراب کی بابت بائیس کا اِرشاد سفئے۔

" ہے مسخرہ بناتی ہے اور معت کرنے والی ہرایک چیز غضب آلودہ کرتی ہے- جو اس کا فریب کھاتا ہے- وہ دانشند نہیں " ---- (امثال ۱:۲۰)

مسیحی دوستو! پادری بر کھت اللہ صاحب سے پوچھو کہتم ایملام کی تردید کرنے میں استے دلیر کوں ہوگئے کہ بائیبل معذس پر بھی ہاتھ صاف کردیا۔ جس سے اہل مذاق کو یہ کہنے کا

#### اسلام اور مسيحيت

102 :

موقع ملاكه-

بازی باریش بابا بازی آگے چل کریادری صاحب لکھتے ہیں۔

"اسلام میں نعمائے ہمشت اور عذاب ہائے دوزخ کی تعلیم موجود ہے۔اس تعلیم میں صداقت کا جو عضر ہے وہ میجیت میں اپنی پاکیزہ ترین صورت میں پایا جاتا ہے۔" ۔۔۔۔ (او ۱۲ ما ۱۳ میں ۱۲ میل ۱۲ میں ۱۲ میں ۱۳ میں اور باطل عمل الطبع اشخاص مختفرہ و جاتے ہیں۔ ایکن میسجیت کے مطابق یہ تمام باتیں ناقص اور باطل ہیں (مرقس ۱۲ : ۲۵ و فیرہ) یہ تعلیم صرف ان لوگوں کو بی جعلی معلوم ہو سکتی ہے جو ترقی کی ابتدائی منازل پر ہوں۔ لیکن اس طبقہ کے باہر یہ تعلیم دیگر ممالک و اقوام کی رہبری نمیں کر سکتی اور کی وجہ ہے کہ اس قسم کے باہر یہ تعلیم میں جگہ حاصل نہیں۔ "۔۔۔ (صفحہ ۱۸ میں)

بے شک قران مجید میں بہشت اور دوزخ کاذکرہے اور مفصل ذکرہے اور انجیل میں دوزخ کالفظ ادھورے لفظوں میں ملتاہے- چنانچید حضرت مسیح فرماتے ہیں-جوابے بھائی کوامق کے گادہ آگ کے جنم کاسزاوار ہوگا----(متی ۲۳:۵)

ای طرح بعض اور مقالت میں بھی کی قدر جنم کا ذکر ملتا ہے۔ قرآن مجید میں بھت کا مفصل ذکر کرکے ایک مقام پر مجمل الفاظ میں بھی فرمایا ہے۔

وَلَقَدُ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَغْدِ الذِّكْرِ اَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِىَ الصَّالِحُوْنَ ---- (پ٤١:٥٤)

اس آیت میں زمین کے دارث صالحین کو فرمایا ہے ادر زبور کا حوالہ دیا ہے پادری صاحب اگر محققانہ اعتراض کرتے تو بوں پوچھتے کہ قرآن مجید نے زمین کی دراشت نیک بندوں کو دینے کاجو ذکر کیاہے زبور میں وہ کمال ہے؟ تو بیدا یک معقول سوال ہو تا۔ خیر آپ نے تو نہیں پوچھا۔ ہم خود ہی بتاتے ہیں۔ کیونکہ یہ ایک فیصلہ کن عبارت ہے۔

حضرت داؤر فرماتے ہیں۔

"صادق زمین کے وارث موں مے اور ابد تک اس میں بسیں مے- صادق کامنہ وانائی کی ہات

کتا ہے۔ اس کی زبان سے عدالت کا کلمہ نکاتا ہے اس کے خداکی شریعت اس کے دل میں ہے۔ "---(زبور ۳۹:۳۷)

"قرآن میں برشت کی تصویر نسرول عور تول علاموں شراب وغیرہ پر مشتل ہے۔"

ان چیزوں کے ذکر میں لفظ شراب نے دانستہ بوھایا ہے۔ کیونکہ شراب اردو زبان میں نشہ آوربانی کانام ہے۔ جو ہر عقلند کے نزدیک بست بری چیزہے۔ عربی زبان میں شراب کے معنی ہیں پینے کی چیز' دودھ' بانی' شریت'لی وغیرہ' جنت میں جو شراب اہل جنت کو ملے گی وہ نشہ آور نہیں ہوگی۔ چنانچہ ارشاد ہے۔

لاَ فِيْهَا غَوْلٌ وَّلاَ هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ \* --- (پ٣٣:٦٥)

پادری صاحب نے بعثت میں عورتوں کے وجود پر بھی اِعتراض کیا ہے۔ جواب میہ بیشک قرآن مجید نے نعمائے بعثت کے سلسلہ میں عورتوں کا بھی ذکر کیا ہے۔ کیا بالمیبل کے حوالے سے آپ نے مردعورت کو بوٹ فخرسے ایک تن نہیں کہا

--- (دین فطرت صفحه ۳۵)

پرجو چزیمال نعمت ہے اس کو وہال زحمت قرار دے کر اعتراض کیوں کیا جاتا ہے غلاموں کا ذکر بھی آپ نے کسی خاص نیت سے کیا ہے۔ قرآن مجید میں لفظ غلان بے شک آیا

<sup>🛈</sup> اس میں نشد نمیں ہوگا۔جس سے اہل جنت کے سرچکزا جا کیں۔

### اسلام اور مسحیت

ے- سنے! فلمان فلام کی جمع ہے- اس کے معنی چھوٹے بیچ کے ہیں ند کد مملوک کے فلام معنی مملوک کے فلام معنی مملوک فاری ذبان کا محاورہ ہے- اس لئے دوسری آیت میں ولدان کالفظ آیا ہے- چنانچہ ارشاد ہے-"یكلؤف عَلَيْهِمْ وِلْدَ أَنْ مُخَلَدُوْنَ"----(پ٢٩: ١٩٥)

ان آ توں کے معنی یہ ہیں کہ اہل جنت کی اولاد بُو وُنیا میں بحالت نابالغی مربی ہے یا وہاں ان کے حسب خواہش پیدا ہوگی- ان کے پاس پھرے گی جوان کے لئے موجب راحت ہوگی- اقتضائے عقلی یہ ہے کہ جو چیزاس وُنیا میں نعمت ہے- وہ آ خرت میں بھی نعمت ہوگی مرد عورت کا ملاپ قدرتی امر ہے اور دونوں (میاں یوی) کے لئے ایک قتم کی نعمت ہے- بس یہ چیز جس طرح وُنیا میں نعمت ہے ای طرح آ خرت میں بھی نعمت ہی ٹابت ہوگی- ای لئے فرمایا۔ وَلَهُمْ فِیْهَا اَذْوَاجٌ مُعْطَهَرَةٌ میں۔ (پا : عس)

ر جمل لین اہل جنت کے لئے جنت میں پاک وامن بیویاں ہوگی۔

انجیل مرقس کے حوالہ مذکور میں یہ تو بے شک لکھا ہے کہ دو سری وُنیا میں لوگ فرشتوں کی مانند ہوں گے ' یعنی نیک کاموں کی جزا روحانی ہوگی۔ لیکن برے کاموں کی سزاجتم میں جسمانی ہوگی۔ ملاحظہ ہو حضرت مسیح کا پہاڑی وعظ۔ آپ فرماتے ہیں۔

"جو كوئى شموت سے كى عورت بر نگاہ كرے - دہ اپنے دل يس اس كے ساتھ زناكرچكا سواگر تيرى دائنى آكھ تجھے ٹھوكر كھلائے تو اسے نكال كر اپنے پاس سے پھيتكہ سے كونكم تيرے كئے كيى بمتر ہے كہ تيرے اعضاء ميں سے ايك جاتا رہے اور تيرا سال بدن جنم ميں نہ ڈالا جائے۔" ---- (متى باب 4 '۲۹۲۲۷)

پس آپ کا یہ کہنا کہ سلیم الطبع اشخاص اس سے متنفریزں ہم تو الیصے اوگوں کے متنفر ہونے کے قائل اس وقت ہوں گے۔ جب کہ وہ وُنیا میں بھی اس کام سے متنفر کریں گے ورنہ ان کے حق میں کما جائے گا۔ ۔

> منکر ہے بودن وہم رنگ مستال زیستن آگے چل کریادری صاحب فرماتے ہیں۔

"اسلام میں جماد کی تعلیم موجود ہے (توبہ ۲۹ ۱۱۳ ۱۱ تا ۱۵) مجر اوغیرہ) جو صرف خاص قوم اور ملک سے ہی متعلق ہو سکتی ہے 'بذریعہ جنگ و جدل لوگوں کو کسی ند بہب میں جرید داخل کرنے

اور لوث كا مال قبضه ميں ركھنے (انفال 20 وغيره) كى تعليم برگز اس متم كى نہيں جس كا اطلاق كل اقوام اور ممالك عالم پر ہو سكے 'يہ تعليم سراسرباطل ہے۔ لنذا كلستہ الله كى تعليم ميں وخل نہيں پاتى 'على ہذا القياس قران قصاص وانقام كى تعليم ديتا ہے۔ (بقره 10) ماكدہ 70 شور كى ٣٣ ت ٣٥٠) محل ٢٥٢ وغيره) ليكن كلستہ الله نے جيسا ہم گذشتہ فصل ميں بيان كر چكے ہيں۔ اس متم كى تعليم كو باطل قرار دے دیا ہے۔ " ---- (صفحہ نمبر 100)

جہاد کا مسئلہ ہم گذشتہ صفحات میں لکھ آئے ہیں اور بائیبل کی شادت ہے اس کا مجیب:

مجیب:

ثبوت دے آئے ہیں اور یہ بھی بتا آئے ہیں کہ مسے نے جہاد کو پند کیا ہے ' پھر
اگر بقول پادری صاحب مسے کلت اللہ نے اس تعلیم کو باطل قرار دیا ہے تو اسلام کو نہیں بلکہ
بائیبل مقدس کو باطل قرار دیا ہے۔ حالا نکہ پادری صاحب خود ککھتے ہیں کہ

"اس ذنیا میں بائیبل مقدس ہی ایک واحد کتاب ہے جو صدیوں سے ہزاروں ملکوں اور قوموں کے کروڑوں افراد کے نزدیک آج بھی ولی ہی وقعت کے قاتل ہے جیبی وہ اس زمانہ میں تھی۔ جب وہ تحریر میں آئی۔ "---(صفحہ نمبرے۱۱) بال سے بات بھی آپ نے نے سنائے لکھ دی ہے کہ "جمادے غرض لوگوں کو جبر الحرب میں واخل کرنا ہے۔ "
«جمادے غرض لوگوں کو جبر الحرب میں واخل کرنا ہے۔ "

ايسا كهنا بالكل غلط ہے۔ قرآن شريف ميں صاف إرشاد ہے۔ "لاَ اِكْزَاهُ فِي الدِّيْنِ" بعنی دِين مِيں كى پركى فتم كاجر جائز نهيں ہے۔

ای طرح آپ کابیہ کہنا کہ لوث کے مال پر قبضہ کرنے کی غرض سے جماد کا تھم دیا گیا۔
بالکل غلط ہے۔ جماد سے مقصود بیہ ہے کہ کفار کی طرف سے اہل اسلام پر جو ظلم روا رکھا گیا ہو
اس کو دفع کرنے کے لئے حکومت البیہ قائم کی جائے۔ جس کو آج کل کی اصطلاح میں پورن
سوراجیہ یا کمل آزاد کہتے ہیں۔ جس کے لئے آج کل ہندوستان سخت جانفشانی اور سرفروشی کا
مظاہرہ کررہاہے۔ اس جدوجہد میں مسیحی لوگ بھی شامل ہیں۔

مال ننیمت کی بابت بائیبل مقدس کا اِرشاد سنے اِحضرت موٹی کا تھم ہوتا ہے۔ "جب تو کسی شمر کے پاس اس سے لڑنے کے لئے آپنچ تو پہلے اس سے صلح کا پیغام کر' تب یوں ہوگا کہ اگر وہ مجھے جواب دے تو صلح منظور اور دروازہ تیرے لئے کھول دے تو ساری ظل جو اس شرمیں پائی جائے۔ تیری خراج گزار ہوگی اور تیری خدمت کرے گی اور اگر وہ بھے سے صلح نہ کرے بلکہ تھے ہے جنگ کرے تو تو اس کا محاصرہ کر۔ اور جب خداو ند تیرا خدا اسے تیرے قبضے میں کر دے تو وہاں کے ہرایک مرد کو تلوار کی دھار سے قبل کر۔ گرعورتوں اور لڑکوں اور مواثی کو اور جو کچھ اس شرمیں ہو اس کاسارالوث اپنے لئے لے اور تو اپنے دشنوں کی اس لوٹ کوجو خداوند تیرے خدانے تیجے دی ہے کھائیو۔ "

(استناءباب ۱۰۲۰ تا۱۲۸)

دیکھے اس اقتباس میں زیر خط الفاظ کس صفائی ہے مال غنیمت کو مبلح (جائز) قرار
مجیب:
دے رہے ہیں۔ ہم نے یہ الفاظ مسیحوں کی شائع کردہ بائیبل سے نقل کئے ہیں۔ کیا
مسیحی حضرات نے یہ الفاظ بائیبل سے خارج کر دیئے ہیں تو نئی بائیبل کا ایک
نخہ ہمیں بھی بھیج دیں۔

قرآن مجیدنے مسلمانوں کو جو حسب ضرورت جماد کا تھم دیا ہے آج ساری وُنیا یورٹی و ایشیائی قومیں اپنی اپنی اغراض کے ماتحت اس پر عمل کررہی ہیں 'کیا اچھا ہو کہ پادری صاحب یورپ جاکر اٹلی کے بوپ کے ہمراہ ہو کر ان لڑنے والی قوموں کو لڑائی سے منع کریں۔ مگر رواگی سے پہلے اپنے پرائے سے میل ملاقات کرلیں 'کیوں؟ س

پینچ کرکے وہیں کے ہو نہ رہنا کوئی جاکرکے کمہ دے نامہ برسے

باوجود إسلام كادامن جهاد كے مسئله ميں ان بدنماد هبوں سے بالكل پاك ہے - جو آج كل يورپ و ايشيا كى جنگ جو اقوام كے دامن پر نظر آرہے ہيں - كه نه عورتوں كو چھوڑا جاتا ہے - نه بچوں كو نه بوڑھوں كو نه يماروں كو - اس كے برخلاف إسلامی تعليم جماد كے متعلق ہيہ ہے -

قَاتِلُوْا فَي سَبِيْلِ اللَّهِ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوْا

(پ۲:رع۸)

ان لوگوں سے الوجو تم سے الاتے ہیں اور زیادتی نہ کرو-

پادری برکت الله صاحب نے فدا جانے کس نیت سے (بعول کریا حق کی عداوت کی وجہ سے) قرآنی علم قصاص پر بھی اعتراض کیا ہے ، قصاص بدلہ لینے کو کہتے ہیں۔ قران مجید نے

قَصَاصَ كَـ مَــُلَـ مِينَ قِرَاتَ كُوبَحَى شَائِلَ كِياجٍ- چِنانِچِدَاِرشَادَےٍ-وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيْهَا اَنَّ النَّفُسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْاَنْفُ بِالْاَنْفِ وَالْاَذُنَ بِالْاَذُنِ وَالسِّنَّ بِالسِّنِّ وَالْجُرُوْحَ قِصَاصٌ

(پ۲:ع۱۱)

جم نے بنی اسرائیل کو تورات میں تھم دیا تھا کہ جان کے بدلے جان اور آگھ کے بدلے دانت بان اور آگھ کے بدلے دانت اور ذخم بھی قابل بدلہ ہیں۔

اگر بادری صاحب حق کے متلاثی ہوتے تو ہم سے پوچھتے کہ اس حکایت کا محکی عنہ تورات میں کماں؟ مگروہ ایسا کیوں کرتے۔ جب کہ ان کو تحقیق حق سے مطلب ہی نہیں ان کوتو بقول۔ ۔

"جو إنسان كو مار ڈالے گاسو مار ڈالا جائے گا اور جو كوئى حيوان كو مار ڈالے تو وہ اس كاعوض حيوان كے بدلے حيوان ك بدلے دانت 'جيساكوئى كيا ہے گا۔ تو ڑنے ك بدلے تو ڑنا 'آئكھ كے بدلے ميں آگھ ' دانت ك بدلے دانت 'جيساكوئى كى كانقصان كرے اس سے ويسائق كيا جائے اور وہ جو حيوان كو مار ڈالے اس كابدلہ دے وہ جو اِنسان كو مار ڈالے جان سے مارا جائے۔ " ---- (كتاب الاحبار باب ٢٢ ـــ ١٦١٢) اس كے ساتھ ہى حضرت مسيح كا إر شاد ذيل بھى من ليجئے۔

دومیں تم سے بچ کتا ہوں کہ جب تک آسان اور زمین مُل نہ جائیں ایک نقطہ یا ایک شوشہ تو رات میں جرگز نہ مٹے گا۔ جب تک سب بچھ بورا نہ ہو۔ پس جو کوئی ان حکموں میں سے سب سے چھوٹے تکم کو ٹال دیوے اور ویبائی آدمیوں کو سکھادے (چاہے سکھانے والا کوئی برایادری ہو) وہ آسان کی بادشاہت میں سب سے چھوٹا کملائے گا۔۔۔۔۔(متی باب ۱۸:۵)

#### اسلام اور مسیحیت

108

قرآن ورات اور انجیل کے حوالہ جات مرقومہ پڑھ کرپادری صاحب کی است میں!

جرات ملاحظہ کیجے۔ کس دلیری سے لکھتے ہیں کہ کلمتہ اللہ نے اس قیم کی تعلیم کو باطل قرار دیا ہے گریہ نہ سوچا کہ ہمارا یہ حملہ صرف قرآن پر نہیں بلکہ تورات انجیل اور صحف انبیاء سب پر ہے۔ جیرت ہے کہ آپ مسیحیت کو عالمگیر ٹابت کرتے ہوئے قصاص کے علم کو باطل قرار دے رہے ہیں کیاؤنیا کے ممالک متدنہ ایس مسیحی تعلیم کو جو قصاص و انقام کے خلاف ہو۔ منظور کرلیں گے واشاد کلاکیا خوب قرآنی معجزہ ہے کہ پادری صاحب خود ہی ایٹ متعددہ کیا خوب کران کے عامقصود کے خلاف کلائے جارہے ہیں۔ کسی نے کیاخوب کماہے۔

اُلجما ہے پاؤں یار کا زُلف دراز میں لو آپ اپ دام میں صیاد آگیا آگے آپ صفحہ ۱۹ کیا گھتے ہیں۔

"عورت کی حیثیت کے متعلق احکام قرآن میں پائے جاتے ہیں (نساء ۲۸ تا ۲۸) بقرہ ۲۲۳ وغیرہ) یہ احکام عرب جالمیت کو سد حارثے کی خاطروضع کئے گئے تھے۔ ان میں سے جو صدافت کے پہلو ہیں وہ بدرجہ احسن انجیل جلیل میں موجود ہیں۔ جیسا کہ ہم اس باب کی فصل اول میں ذکر کر بھے ہیں۔ لیکن قرآنی تعلیم کے ناقص پہلو مثلاً تعداد ازدوا جی طلاق وغیرہ (نساء آیت ۳ ) بقرہ ۳۳ ) ۱۳۳۱ وغیرہ) صرف خاص ملک قوم اور طبقہ کے ساتھ ہی تعلق رکھ سکتے ہیں۔ اور ان کے اصول کا اطلاق کل وُنیا کے ممالک واقوام پر نہیں ہو سکا۔ اندا یہ تعلیم عالمگیر ہیں۔ اور ان کے اصول کا اطلاق کل وُنیا کے ممالک واقوام پر نہیں ہو سکا۔ اندا یہ تعلیم عالمگیر مونے کی صلاحیت نہیں رکھتی اور بین وجہ ہے کہ مسیحیت ان تمام ناقص غیر کھمل اور باطل عناصرے یاک ہے۔ "۔۔۔۔۔(صفحہ ۱۹۹)

پادری صاحب نے فصل اول کی جس عبارت کا حوالہ دیا ہے۔ وہ درج ذیل ہیں۔

"کلت اللہ کے زمانے میں بنسی تعلقات کا فیصلہ مردوں کے ہاتھوں میں تھا۔ تمام روئے زمین کی
عورتوں کی قسمت کی باگ دوڑ مردوں کے ہاتھ میں تھی۔ دیگر غذا بب عالم یہ فرض کر لیتے تھے
کہ عورت ذات کو کسی نہ کسی کے قیضے میں ہونا ضرور ہے منو سمرتی کی طرح ال غذا ہب کے
مطابق عورت کا بجین، عالم شاب غرض کہ اس کی زندگی کی تمام منزلیں آدمیوں کے ہاتھوں
میں تھیں اور یہ ضروری خیال کیا جاتا تھا کہ جس طرف مردان کی باگ کو موڑیں وہ چلیں۔ یہ

کھی کی کے وہم و گمان میں بھی نہ آیا تھا کہ عورت کا وجود کی مرد کے حبالہ نکاح میں آئے بغیر ممکن ہو سکتا ہے۔ وُنیا کے تمام غیر میسی فداہب سے فرض کر لیتے ہیں کہ اس وُنیا میں عورت کا وجود اس واسطے ہے کہ وہ کی کی منکوحہ ہیوی بن کرا پی زندگی ہر کرے۔ وہ قوم اور ملک کے لئے نئچ پیدا کرنے والی مشین خیال کی جاتی ہے 'مسیحیت ہی اکیلا واحد فدہب ہے جس میں سے تعلیم وی گئی ہے کہ عورت بغیر نکاح کے اور بغیر مال منقولہ متعور ہوئے اپنی زندگی عن سے تعلیم وی گئی ہے کہ عورت بغیر نکاح کے اور بغیر مال منقولہ متعور ہوئے اپنی زندگی عن سے ساتھ بر کر سے ہے۔ کہ اس وُنیا میں ایک کنواری عورت بدت العر کنواری رہ سے ہے۔ کہ اس وُنیا میں ایک کنواری عورت بدات خود میں ایک کنواری عورت بدات خود میں ایک مستقل ہتی ہوگئی ہے۔ وہ خود غرض انسان کے جنبی تعلقات کو پورا کرنے اور اس کی شہرت کا آلہ کار نہیں رہی بلکہ وہ مرد کی طرح خدا کی فرزند بن گئی ہے اور مرد کے ساتھ خدا کی بادشاہت کی ہم میراث ہوگئی ہے اور مرح کے ساتھ روحانی رفاقت رکھنے والی ہوگئی ہے اور مرد کے برائی خدا کی بادشاہت کی ہم میراث ہوگئی ہے اور مرح کے ساتھ روحانی رفاقت رکھنے والی ہوگئی ہے اور مرد کے برائی میں روح القدس کا مسکن بن گیاہے۔ "

(صغی۲۳)

ان عبارتوں میں جو کچھ پادری صاحب نے کہا ہے۔ وہ صرف ان کا زور قلم ہے مجیب:
حقیقت یہ ہے کہ قران مجید نے عورت کو جو درجہ دیا ہے۔ اس سے پہلے کی خہی کتاب نے نمیں دیا۔ اور یہ عجیب بات ہے کہ قرآن نے یہ درجہ اس وقت دیا جب کہ ساری دُنیا میں عورتوں کو مال موروثہ کی طرح سمجھا جاتا تھا' جیسا کہ پادری صاحب نے مسیحی زمانہ کا نقشہ دکھایا ہے۔

بس اب عورت کی دیثیت کے متعلق قرآنی ہدایت نئے۔ اِرشادہے۔ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ اَوْ أُنْفَى وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيُوةً طَلِيَّبَةً (پ۲:ط۱۱)

مردول پر ہیں۔

تورات و انجیل بلکہ وید وغیرہ نے بھی عورتوں کو جس قدر کم درجہ دیا ہے۔ کی اطلاع:

اطلاع:

اور کتاب نے اس قدر کم درجہ نہ دیا ہوگا۔ اصولاً عورت کی چار عشتیں ہیں۔
کسی کی ماں ہے تو کسی کی بیٹی، کسی کی بہن ہے تو کسی کی بیوی، قرآن مجید نے ان چاروں عیشتوں میں عورت کو ترکہ میت سے مالی حصہ دلایا ہے۔ گرغیر قرآن کتب نے ان چاروں مراتب میں عورتوں کو اپنے موروثوں کے ترکہ سے محروم رکھاہے۔

اس پرستم ظریقی:

کا دخه ہو کہ عورت کو جو بچہ جننے کی تکلیف ہوتی ہے۔ وہ بھی گناہ

کی وجہ سے بتائی جاتی ہے نہ اس کے اپنے گناہ سے ' بلکہ بہت اوپ
چل کرمائی حواکے گناہ کے سبب عورت کو جتلائے عذاب کما گیا ہے۔ چنانچہ بقول مسیحی حضرت
آدم و حواکی نافرمانی کی وجہ سے خدانے عورت کو جو سزا دی اس کے متعلق موجودہ تورات
کے الفاظ میے ہیں۔

"اس (خدا) نے عورت سے کما کہ میں تیرے حمل میں تیرے درد کو پڑھاؤں گااور دردے تو لڑکے جنے گی اور اپنے خصم کی طرف تیراشوق ہو گااور وہ تھے پر حکومت کرے گا-"
(پیدائش ۲۰:۱۳)

قار سین: کیامزیداربات ہے اور کیباانصاف ہے 'ای کو کہتے ہیں۔ کرے واڑھی والا اور پکڑا جائے مونچھوں والا

خدائی تھم کی خلاف ورزی کرے مائی حوا اور سزا ہمکتیں مسیمی لیڈیاں <sup>©</sup> ہاں قرآن مجید عورت پر جرنہیں کرتا کہ وہ ضرور شادی کرے'کوئی عورت اگر

کنواری رہنا چاہے تو بے شک رہے۔ گراس کی اجازت نہیں دیتا کہ ایک شادی کی بجائے گئی سینز بنتا ہاں کے اس میں کا بہترین کی ایک شادی کی بجائے گئی

ایک خفیہ تعلقات پیدا کریں 🍑 پس آپ کا میہ کمنا کہ۔

سبمی عور تیں دروزہ کی تکلیف میں جٹلا ہوتی ہیں ۔ پھر ہم نے مسیحی لیڈیوں کی تخصیص کیوں کی ؟
 محض ان کے ذہبی مقید ہ کے لحاظ ہے ۔ ورنہ خصوصیت کی کو کی وجہ نہیں ۔ ۱۲منہ
 آیت کریمہ " وَ اللّٰ مُنْتُجِدُ اَتِ اَ خُدَانِ " کی طرف کو کی اثارہ ہے ۔ ۱۲منہ

"وُنیا کے تمام غیر مسیمی نداہب یہ فرض کر لیتے ہیں کہ اس وُنیا میں عورت کا وجود اس واسطے میں کہ کم کی منکوحہ یوی بن کر زندگی بسر کرے 'وہ قوم اور ملک کے لئے بچے پیدا کرنے کی مشین خیال کی جاتی ہے۔"---(صفحہ ۳۲)

ہم اس کی تقدیق نہیں کرسکتے ' ہمارے علم میں کسی فدہب کی بیہ تعلیم نہیں ہے۔ ہاں آ بکل اخباروں میں بیر پڑھاہے کہ

> جرمنی کے ڈکٹیٹر ہٹلرنے اپنے ملک میں بیہ سر کلر جاری کیا کہ عورت کا کام بچے پیدا کرناہے اس کے سوا کچھ نہیں۔

سویہ اس سے پوچھنا چاہئے۔ ہم اس کے جواب دہ نہیں ہیں۔ البتہ ہم یہ کہنے سے نہیں رک سکتے کہ قانون قدرت کی مخالفٹ کرنا کوئی آسان کام نہیں ہے بس سمجھ لیجئے کہ آئندہ قرآن مجید پر اعتراض کرتے ہوئے قدرت کا لحاظ کریں۔ ورنہ قدرت کی مشین کسی کا لحاظ نہیں کرتی۔ کسی نیچرل شاعرنے کیا خوب کماہے۔ ۔

یہ سب کنے کی باتیں ہیں ہم ان کو چھوڑ بیٹھے ہیں جب آنکھیں چار ہوتی ہیں محبت آبی جاتی ہے عورت کی حیثیت کے متعلق مزید بحث گذشتہ صفحات پر گزر چکی ہے۔ نے آگے چل کرپادری صاحب لکھتے ہیں کہ

"قرآن میں اصول موافات صرف مسلمانوں کے دائرہ تک محدود کیا گیاہے ---- (جرات:۱)
مسجیت میں اخوت کا اصول بدرجہ احسن موجود ہے (متی ۲۳-۸-۹۲-۴ وغیرہ) اس مضمون
پر ہم گزشتہ فصل میں مفصل بحث کر بچے ہیں- صداقت کا وہ عضر جو قرآن کی تعلیم اخوت میں
اپنی اعلیٰ ترین صورت میں انجیل شریف میں موجود ہے (یو حنا ۱۳۱:۳۵-۳۵) کر دیا گیا ہے
(جرات ۱۰) اور دو مرول ہے دوئی رکھنے ہے منع کیا گیا ہے۔

افتح ۲۹ انفال ۲۷ ما کده ۱۲ ممتحد ۹-۸ وغیره) کلمت الله کی تعلیم نے اس ناقص اور غیر کمل حد کو تو ژکر نوع انسانی کی اخوت کاسبق دیا ہے۔ " ---- (متی ۵: ۲۸-۳۸- لوقا ۱۰ ۴۰۰ سک ۳۷ مکی ۱-۱۲-۷) (صفحہ ۱۰۹) ۱۱۰)

## 

اخوت کاذکر بھی کتاب ہزائے گذشتہ صفحات پر آچکاہے۔اس کے آگے آپ لکھتے مجیب:

"" اصولول میں اصولول میں جو صداقت کے پہلو ہیں وہ سب کے سب مسیحت کی پاکیزہ ترین صورت میں پائے جاتے ہیں جو صداقت کے پہلو ہیں وہ سب کے سب مسیحت کی پاکیزہ ترین صورت میں پائے جاتے ہیں لکین قرآنی تعلیم کے ناقص نیر مکمل اور باطل پہلوؤں کو مسیحت میں کہیں دخل سیس الندا مسیحت ان تمام صداقتوں کو اپنا اندر جمع رکھتی ہے۔ جو اِسلام کی کامیابی کاباعث ہیں۔ لیکن اور ان تمام اباطیل سے پاک ہے۔ جو اِسلام کی ناکامی کاباعث ہیں ہم نے اس مضمون پر ایک اور کتاب میں مفصل بحث کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ اِسلام ان ناقص اور غیر کمل عناصر کی دجہ سے عالمگیر ذہب سیس ہو سکتا۔ لیکن چو تکہ مسیحی ذہب تمام صداقتوں کا مجموعہ ہے اور اس میں باطل اصول ہرگز دخل نہیں پاتے الذا صرف وہی عالمگیر ذہب ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ "----(صفحہ ۱۱)

آپ نے قرآن کی جس جس تعلیم پریمال اعتراض کیا ہے۔ ہم سب کاجواب مجیب:

دے چکے ہیں آپ کی اس مایہ ناز کتاب کاجواب تیسرے باب میں آئے گا'
انشاء اللہ تعالیٰ

ہمیں پادری صاحب سے یہ سخت شکایت ہے کہ آپ جو دعویٰ کرتے ہیں اس کو نباہتے نہیں ،جس کی وجہ غالبایہ ہے کہ آپ یا تو مدعی کا منصب جانتے نہیں یا بھول جاتے ہیں۔ اس کتاب کانام آپ نے "مسیحیت کی عالمگیری" رکھاہے 'یہ نام آپ کے دعویٰ کی تشریح کرتا ہے کہ آپ اس بات کے مدعی ہیں کہ صرف مسیحیت عالمگیر فد جب ہے۔ گرہم نے آپ کی جتنی عبار تیں پیش کی ہیں۔ ان سب کا مضمون قرآن مجید پر حملہ ہے۔ اس سے معلوم ہو تاہے کہ آپ کو اپنی کتاب کانام اور منصب یاد نہیں رہا مماشہ دھرم پال بی۔اے نے رسالہ "ترک اسلام" ککھا تھا۔ وہ ہرایک نمبر میں قرآن مجید پر اعتراض کرتا تھا اس کی جمیں شکایت نہ تھی۔ کیونکہ اس کی کتاب کانام ہی اس کے دعویٰ کے اظہار کے لئے کافی تھا۔ اس کا منصب مسیحیت کی برتری خابت کرنا ہے۔ اس لئے ازروئے علم مناظرہ آپ کے اور مماشہ دھرم پال کے منصب میں بہت فرق ہے۔ اگر آپ خود یا آپ کا کوئی مدد گار یہ کے کہ اس رسالہ میں قرآن

### اسلام اور مسیحیت

مجید کاذکر ہم نے اس لئے کیا ہے تاکہ اس کے مقابلے میں مسحیت کی عالم میری ابت ہوسکے تواس کاجواب یہ ہے کہ یہ خیال بھی غلط ہے کیونکہ مسحیت کی عالمگیری کامقابلہ ہرایک دین بلکہ لادین سے بھی ہے ، پھر خاص اِسلام پر حملہ کرنے سے اصل دعویٰ کو کیا تقویت پہنچ سکتی ہے-ایک آربدیا وہریہ آپ کے مضمون کو س کرہنس دے گا' ہمارا مطلب سے نہیں کہ آپ قرآن مجید پراعتراض نہ کریں بے شک کریں اور جی کھول کر کریں۔ اسی لئے قرآن مجید ونیا بھر کے مخالفین کوللکار کر کہتاہے۔

> ہاں تامل دم نادک مگنی خوب نہیں میری چھاتی ابھی تیرول سے چھنی خوب نہیں پادری صاحب اپنااصل دعوی یوں بیان کرتے ہیں۔

مختلف مذاہب کے اصول کے مطالعہ سے قار کین پر واضح - ہوگیا ہوگا کہ مختلف نداہب حق اور صداقت کے صرف مختلف پپلوؤں پر بھی زور دیتے ہیں- اور باتی پپلوؤں کو نظرانداز کردیتے ہیں- مثلاً ہندوند ہب میں ہمہ اوستی عقیدہ کا قائل ہو کرخدا کے رفیع اور بلند و بالا ہونے پر اس قدر زور دیا گیا ہے کہ خدا اور انسان میں ایک وسیع خلیج حائل کر دی گئی ہے۔ علی بدا القیاس اگر اسلام ایک صدافت پر زور دیتا ہے تو دو سری کو نظرانداز کر دیتا ہے۔ اگر ہندوند ہب ایک قتم کی صدافت ا کی تعلیم دیتا ہے۔ اور دوسری قتم کی صداقت کو نظر انداز کر دیتا ہے۔ لیکن مسحیت میں صداقت کے ندکورہ بالا دونوں عناصر پہلو ہد پہلو ایک ہی نظام میں معظم ہو کر ہم کو نظر آتے ہیں۔ کلمت اللہ کی تعلیم کے مطابق خداوند فدوس محبت کا خدا ہے جو بنی آدم سے بلند و بالا بھی ہے اور اپنی ازلی محبت کی وجہ سے ہر فرد وبشر کے ساتھ رفاقت رکھتا ہے-بدھ مت میں عدل و انصاف پر بے حد زور دیا گیاہے۔ لیکن اس مذہب میں محبت کو جو انسان کے دِل کو فی الحقیقت بدل دیتی ہے۔ نظرانداز کر دیا گیاہے ' مسجیت میں خدا کی محبت اور خدا کاعدل دونوں پہلو بہ پہلوپائے جاتے ہیں۔ چین کے کنفوشیش کا مذہب دنیوی تعلقات کی پاکیزگی پر زور دیتا ہے۔ لیکن اس حقیقت کو نظرانداز کر دیتا ہے کہ یہ تعلقات اس ازلی تعلقات کا عکس ہیں جو خدا اور انسان کی ذات سے متعلق ہیں مسیحیت میں ازلی اور دنیاوی تعلقات دونوں پر زور دیا گیا ہے۔ جاپان کاشنٹو ند ہب حب الوطنی کا سبق سکھاتا ہے لیکن اس ند ہب کے نزدیک ملک کی محبت صرف ایک ملک یعنی حبال کرکے مرف ایک ملک یعنی جاپان تک محدود ہے۔ لیکن میسیت صدافت کے اس عضر کو کامل کرکے تعلیم دیتی ہے کہ ہم نہ صرف اپنے ملک اور قوم کے ساتھ بلکہ تمام ممالک واقوام کے ساتھ محبت کریں۔"۔۔۔۔(صفحہ ۱۱۰)۱۱۱)

اس جامعیت کا جواب ہم گذشتہ صفحات میں دے بچکے ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے مجیب:

مجیب:
کہ خدا تعالیٰ سب کا خالق اور مالک ہے۔ وُنیا کی ساری مخلوق اس کے سامنے عاجز و بے چارہ ہے۔ باوجود اس کے خدا اور بندے کے در میان کوئی خلیج نہیں ہے۔ کیونکہ وہ صاف لفظوں میں فرما تا ہے۔

نَحْنُ ٱقْرَبُ اِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِه

" خدا انسان کی شاہ رگ ہے بھی زیادہ قریب ہے۔"

هُوَ مَعَكُمْ ايْنَمَا كُنْتُم

" تُم جہال کہیں ہوگے' خدا تمہارے ساتھ ہوگا۔"

إنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُفُّ رَّحَيْمٌ

ر جرجی "خدا سب لوگوں کے حال پر مهرمان ہے۔"

چین و جاپان کے متعلق آپ نے جو کچھ لکھا ہے۔ اس کے جواب دہ ہم نہیں۔ بلکہ وہی لوگ ہیں۔ گوہم اس اعتراض کو بھی غلط سجھتے ہیں۔

آگے چل کرآپ فرماتے ہیں۔

" حق تو یہ ہے کہ ادیان عالم کی مختلف صداقتیں صرف مسیحیت میں ہی جمع ہو کر محفوظ رہ سکتی ہیں۔ کیونکہ ان نداہب میں صداقت کا عضر بطالت کے عناصر کے ساتھ اس قدر ملا جلا ہو تا ہے کہ صداقت کے عضر کی ہتی ہیشہ معرض خطر میں رہتی ہے۔ ان نداہب میں صداقت اور بطالت کے عناصر ایک جگہ باہم غلط ملط بائے ہیں۔ مثلاً اگر کسی المامی کتاب میں ایک صفحہ پر بطالت کے عناصر ایک جگہ مو اور اس کے انگلے صفحہ پر ایسی باتیں ہوں جو مخرب اخلاق خدا کی قدو سیت کی تعلیم دی گئ ہو اور اس کے انگلے صفحہ پر ایسی باتیں ہوں جو مخرب اخلاق ہیں تو صداقت کا عضر انسانی زندگی کو کس طرح متاثر کر سکے گا؟ ان نداہب میں غلط تصورات کے بادل اور کالی گھٹا کمیں صداقت کے عناصر کی شعاعوں کو چھپالیتی ہیں اور صداقت کی طاقت

اسلام اور مسیحیت

115

كمزور ير جاتى ہے اور روحانى تاريكى چھا جاتى ہے-" ---- (صفحہ ١١١)

یہ اعتراض تو الٹا مسیحت پر وارد ہوتا ہے کہ ایک طرف تو مسیح کی شخصیت کو مجیب:

خدائے مجسم بنایا جاتا ہے۔ جسکے معنی سے ہیں کہ وہ سب قدرتوں اور طاقتوں کا مالک ہے۔ ادھراس کو دشمنوں کے ہاتھوں چوروں اور ڈاکوؤں کی طرح سولی پر چڑھایا جاتا ہے۔ جس پر سے صادق آتا ہے۔

سینے اندر راجہ محسئو جاگت محسئو کنگال مسیح اس عاجزانہ حالت میں صلیب پر لنکے <sup>●</sup> ہوئے گویا یہ شعر پڑھ رہے ہیں۔ ضعف نے غالب نکما کر دیا ورنہ ہم بھی آدمی تھے کام کے بطور نتیجہ یادری صاحب لکھتے ہیں۔

"کلمت الله کے اصول کی روشنی میں کل دُنیا کے نداہب اس بات کی سرتو ڑکو طش کر رہے ہیں کہ کسی نہ کسی طرح اپنے اصولوں کی اصلاح کریں۔ ہندو و هرم اب وہ نہیں رہا جو پچاس سال پہلے تھا۔ اِسلامی تعلیم اب وہ نہیں رہی جو پچپلی صدی میں مکتبوں اور معجدوں میں ممبروں پر سے دی جاتی تھی۔ دقیانوی ملانوں کے وعظوں پر اِسلامی ممالک مشلاً مصر' ایران' ترکی وغیرہ میں کوئی صحح العقل مخص دھیان نہیں دیتا۔ چین اور جاپان کے نداہب کا بھی کی حال ہے۔ مسیحی تصورات نے ان کے عقائد اور رسوم کی بطالت کو ایسا ظاہر کرویا ہے۔ کہ ان کے پیرو مسیحیت سے متاثر ہو کر ان سے بیزاری ظاہر کرتے ہیں۔ "۔۔۔۔(صفحہ ۱۱۳)

پادری صاحب ایسے روشی کے زمانہ میں آپ جیسے تعلیم یافتہ کے قلم سے ایسے
مجیب:
الفاظ کا نکلنا اعجب العجائب سے ہے۔ سب سے زیادہ مسیحی فدہب کے حامی زار
ادر اس کی رعایا برایا تھی جو ترکی سلطنت کی عیسائی رعایا کی ہمدردی کی آڑلے کر ہمیشہ ترکی
سے بر سر پیکار رہتے تھے کہ ہم چو نکہ عیسائی فدہب کے بیرو ہیں اس لئے ترکی کی عیسائی رعایا
کی امداد کرنا ہمارا فرض ہے۔ بتائے آج کل روس میں فدہب کی جو مٹی پلید ہو رہی ہے وہ کلمت
اللہ کے اثر سے ہے؟ اس کے بعد جرمنی میں دیکھئے کہ کیا کچھ ہورہا ہے۔ وہاں بائیبل کی بجائے

<sup>🛭</sup> صلیب پر میچ کی تصویر کتاب ہزامیں صفحہ 120 پر دیکھو۔ ۱۲منہ

کون سی کتاب پڑھائی جاتی ہے' پھراٹلی میں آجائے اور دیکھئے کہ پوپ اعظم چلا رہا ہے اور کوئی اس کی بات نہیں سنتا' پھر فرانس' یونان اور انگلستان کی سیر کیجئے۔

آہ! کلمتہ اللہ کی بیہ تعلیم کیسی صاف 'سنہری اور چمک دار ہے۔ آپ فرماتے ہیں۔ "میں تہیں کہتا ہوں کہ ظالم کامقابلہ نہ کر بلکہ تیرے داہنے گال پر طمانچہ مارے دو سرا بھی اس کی طرف کھیردے۔"۔۔۔۔(متی باب ۳۹:۵)

موجودہ جنگ (۴۰مء میں یورپ جو آتش فشانی کررہاہے۔شاید کلمتہ اللہ کی ای تعلیم کی روشنی میں کرتا ہوگاد قیانو می ملانوں کو غلط تعلیم کے ترک ہونے سے اِسلام کی اصلی تعلیم پر اعتراض نہیں ہوسکتا۔

ہم نے یورپ کے ان ممالک کی جو مثالیں دی ہیں ان میں کسی دقیانوسی پادری کی تعلیم خسیں چھو ڑے گئے ہیں اس تعلیم خسیں چھو ڑی گئی- بلکہ خود مسیح کلمتہ اللہ کی پاکیزہ تعلیم کے اصول چھو ڑے کئے ہیں اسی طرح پادری صاحب نے یہ کیسامعقول فقرہ فرمایا ہے کہ

"کلت الله کی تعلیم نے ہندوستان کواس قدر متاثر کر رکھاہے کہ ہندواور مسلمان اپنے اپنے اپنے ان کر مسلمان اپنے اپنے ان کو مسیحی تصورات کے مطابق کرنے کی کوشش میں مشغول ۔ ... "

صفحہ ۱۱۵) مسیحی ند جب کا اعلیٰ تصور اور بنیادی پھر مسیح نمی شخصیت (الوہیت) ہے جس کا ذکر آپ نے بار بار سینکڑوں صفحات پر کیا ہے 'کیا مسلمان اس تصور کی روشنی کو تسلیم کرچکے ہیں 'ہم نے جہاں تک دیکھا اور دکھ رہے ہیں وہ بیہ ہے کہ مسلمان علی الاعلان کتے

يُنَّ لَهُ مَا الَّذِيْنَ قَالُوْا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ

----(پ۲:عم۱)

رجم کافریں وہ لوگ جو کتے ہیں کہ اللہ ہی مسے ابن مربم ہے۔
معلوم نہیں آپ کو ایسے مسلمان کماں ملے جو مسیحی ند بہ کی روشنی میں اِسلامی
تعلیم کی کانٹ چھانٹ کررہے ہیں۔ البتہ ہم اس کتاب کے تیسرے باب میں دکھائیں گے کہ
بعض اشخاص جو مخالف اِسلام تھنیفات کے مصنف ہیں آیت موصوفہ "لقد کفر الذین" کی

اسلام اور مسیحیت

117

تقديق كرنے پر مجبور ہو گئے ہيں-

آگے چل کرپادری صاحب فرماتے ہیں۔

ہم نے اس رسالہ کے باب اول میں لکھا تھا کہ عالمگیرند ہب کے لئے ضروری ہے کہ اس کا بانی ایک عالمی نمونہ کی بانی ایک عالمی انسانی نمونہ کی ضرورت ہے۔ "---(صغم ۱۱۱ کا)

بالکل ٹھیک ہے اور سولہ آنے صحیح ہے۔ اس کے ساتھ اپنایہ فقرہ بھی ملا لیجئے۔

"جب ابن اللہ اس دنیا ہے آسان پر صعود فرما گئے تو آپ در شد کے طور پر اپنے پیچھے کوئی

تلب نہ چھوڑ گئے۔ • جو اصول پر مشتل ہو۔ بلکہ آپ نے مسیحی کلیسا کو در شد کے طور پر اپنا کائل نمونہ دیا (صفحہ سے ۱۱) باقی تمام ندا ہب اپنی دبنی کتب کو چیش

کرتے ہیں۔ جو مختلف اصولوں کا مجموعہ ہیں۔ لیکن مسیحیت کسی کتاب یا اصول پر مشتمل نہیں۔

اگر چہ اس کے اصول اعلیٰ وار فع اور ہمہ گیری ہیں۔ مسیحیت کاتمام دار و مدار کلمتہ اللہ کی زندہ

شخصیت برے۔ "۔۔۔۔۔(۱۱۸)

ہم پادری صاحب کے شکر گزار ہیں کہ وہ اس بحث کو اب مرکز برلے آئے ہیں۔
مجیب:
حقیقت کی ہے کہ مسیحت مروجہ کا مدار کار مسیح کی شخصیت ہی ہے۔ اگر پوچھو
کہ مسیح کی شخصیت کیا ہے؟ تو اس کا جو اب ہم اپنے لفظوں میں نہیں بلکہ پادری صاحب ہی
کے اصل الفاظ میں بتاتے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ:

" برزخ كبرى اور انسان كامل اور مظهر جامع صرف وبى هخص ہو سكتا ہے- جو كه كامل خدا اور كامل انسان ہو- صفات قديمه الهيه اور صفات ممكنه انائيه كے ساتھ متصف ہو- كيا اہل إسلام آخضرت ميں ان صفات كاوجود مانتے ہيں؟ ہرگز نہيں كيونكه نبى إسلام كو مظهرذات قرار دينا

<sup>●</sup> قرآن مجید میں حضرت میچ کوجوا نجیل ملنے کاذکر آتا ہے۔ عیسائی لوگ اس کے ثبوت میں آیا ت قرآن یہ پیش کر کے کماکرتے ہیں کہ دیکھو قرآن میں ند کو رہے۔" اَقیننا ہُ اِلْوْ نیجیلُ "(خدانے میچ کو انجیل دی) مسلمان عیسائیوں کے جواب میں پادری برکت اللہ صاحب کا میہ مقولہ پیش کردیا کریں کہ میچ نے کوئی کتاب نہیں چھوڑی۔ یہ چار کتا ہیں حقیقتہ میچ کے حواریوں کی تصنیفات ہیں۔ ہم پادری صاحب کے شکر گزار ہیں کہ انہوں نے مسلمانوں کا یہ بوجھ بلکا کردیا۔۔۔۔(فیب)

118

اصول إسلام كوبدلنا ب- ليكن ربنا المسح ان تمام اوصاف سے متصف بي اور وہ آپ بيس انسب اور اكمل طؤر ير موجود بير-"---(يوحنا ۱: ۳۰ صفحه ۱۲۹)

اِس مضمون کو عیسائیوں کے رسالہ ''اخوت'' لاہور نے ذرا واضح الفاظ میں بیان کیا ہے۔

چنانچه لکھاہے کہ

"مسیحی ند بہ نے نمایت ہی وضاحت اور ب باک کے ساتھ یہ تعلیم دی ہے کہ خدانے انسانی شکل اختیار کی - انسانوں کے درمیان خیمہ زن ہوا اور اپنے جملہ اللی اوصاف کا کامل مظاہرہ یوع ناصری میں ہوکرکیا۔" ----(اخوت لاہور بابت دسمبر ۱۹۸۰ء صفحہ ۲۳)

شاعرلوگ اپنادلی جذبہ اور محبت اکثراو قات گفطوں میں بیان کیا کرتے ہیں۔ مگر گاہے گاہے مصوروں سے تصویر کشی کی درخواست کرتے ہوئے کما کرتے ہیں۔ ۔ مصور تصینچ وہ نقشہ جس میں بیہ رسائی ہو ادھر تکوار تھینچی' ہو ادھر گردن جھکائی ہو

اسی بنا پر ہم بادل نخواستہ بقول نصاریٰ مسیح کی شخصیت البیہ کا خوفناک انجام تصویر میں دکھاتے ہیں- یہ تصویر خود عیسائیوں نے شائع کی ہوئی ہے-

مسلمان قارئین ہمیں معاف رکھیں۔ کیونکہ ہم ایک مروہ فعل کا ار تکاب کر اعتزاز:

رہ ہیں۔ اِسلامی حیثیت ہے ہماری مثال اس صلح کی ہوگی جو دو شخصوں کے درمیان صلح کراتا ہواور خود کو مصلحت آمیزیات کمہ دیتا ہے۔

انجیل متی میں لکھاہے کہ

"بیوع میچ کو صلیب پر چڑھایا گیا۔ اس کے ہاتھوں کو تختے کے بالائی جھے کے ساتھ ملا کر میخیں گاڑی گئیں اور اس کے سر پر کانٹوں کا تاج پہنایا گیا اس حالت میں اس نے نمایت عاجزی و زاری کے ساتھ چلا کر جان دی۔"۔۔۔۔(انجیل متی باب۲۷) جس کانقشہ ص ۱۲۲ کی تصویر دیکھنے سے بخوبی معلوم ہو سکتا ہے۔

بانصاف قارئین اگر اس تصویر کوغور ہے ملاحظہ فرمائیں گے تو ہماری اس آواز ے متفق ہوں گے کہ ہم حسب مضمون آبد كريمه "لا أجبُ الا بحلين "الي كمزور شخصيت كو خدائی کے لئے پند نہیں کر سکتے۔ بلکہ جارا یقین ہے کہ کوئی بھی اہل بصیرت اس کو پند نہیں كرے گا- اى لئے مسيى رساله اخوت كے فاضل ايد يٹرنے انجيل سے مسيح كا قول كه "ميں اورباب ایک ہیں۔" نقل کرکے نمایت راستی سے اس پر ان الفاظ میں ریمارک کیا ہے۔

بلاریب اس فتم کے بیانات نمایت وحشت انگیزاور لرزہ خیز ہیں اور آج بھی انہیں من کراہل زُنا کے دلوں میں (مسیحت ہے) کچھ کم کراہیت اور نفرت بیدا نہیں ہو تی۔۔۔۔

(اخوت لاہور ہابت جنوری اس صفحہ ا)

معاصر"اخوت" کابیر ریمارک بالکل ٹھیک ہے۔ کیونکہ باوجود اختلاف ملک زبان اور معاشرت کے ہرایک قوم بلکہ ہرایک مخص کاخداکی نبت یہ یقین ہے کہ-بلندی و پستی توکی ہمہ نیستند آنچہ ہستی توکی قرآن شریف نے خداکی بہت می صفات بیان کی ہیں۔ گرایک آیت میں ایک ہی صفت اليي بيان كى ہے- جس پر سارا مدا ہے اور اسى صفت پر الوہيت كو متفرع كيا ہے-

هُوَا الْحَيُّ لَا اِلٰهَ اِلَّا هُوَ ---- (پ ٢٣ : ع ١٢)

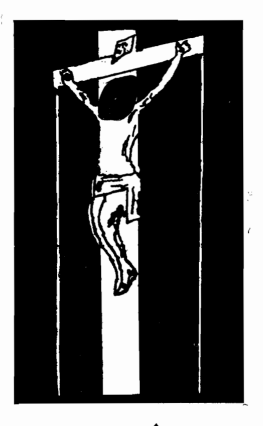
ر جہ ہے کہ اس کے سوا رک ایس کے سوا میں وجہ ہے کہ اس کے سوا

بس كوئي مسلمان بلكه كوئي عقلمند انسان ايي بستى كو خدا نهيس مان سكتا جو جلا کر جان دے۔

مولاناحالی مرحوم نے اِس مضمون کی ایک رباعی کیابی اچھی لکھی ہے۔ ۔ طاعت میں ہے تیری آبرو سب کے لئے ہستی ہے ہے تیری رنگ د بوسب کیلئے سب اپنے لئے ہیں اور توسب کے لئے ہیں تیرے سوا سارے سارے کمزور اسلام اور مسیحیت

120

اے میرے خدااے میرے خداتونے مجھے کیوں چھوڑ دیا۔ (مقولہ مسیح درانجیل)



(پيوع مسيح صليب پر) ريکھئے مجھے جو ديدہ عبرت نگاہ ہے باتیں کرنے کو تو بہت ہیں جو انسان کر سکتا ہے اور قلم بھی چلا سکتا ہے۔ لیکن قار کین:

مرکزی نقط ایک ہی ہو تا ہے۔ جس سے دانالوگ رمزباجاتے ہیں۔ باقی سب زبانی ہیر پھیر ہو تا ہے۔

حکایت ماضیہ!:

زندگی میں ان کی بابت ایک حکایت سی تھی کہ کسی شخص نے ان کی عدالت میں دعوی دائر کیا کہ فال میں ان کی بابت ایک حکایت سی تھی کہ کسی شخص نے ان کی عدالت میں دعوی دائر کیا کہ فلال شخص کے پاس میں نے اتناروبیہ امانت رکھا تھا۔ اور وہ واپس نہیں دیتا۔ عدالت کی طرف سے معاعلیہ کو طلب کیا گیا۔ اپنے بیان میں اس نے روبیہ لینے سے انکار کیا۔ اس پر مدعی سے گواہ طلب ہوئے 'اس نے کما' حضور! جس پیڑ کے بنچ میں نے اس کو روبیہ دیا تھا۔ وہی گواہ نہیں ہے۔ ''امیر موصوف نے بظاہر غصے کے لیج میں مدعی سے کہا کہ جاؤ اس پیڑ کو گواہ لاؤ اور معاعلیہ کو کہا کہ بہیں بیٹھ رہو' تھوڑی دیر کے بعد آپ نے معاعلیہ سے پوچھا کہ وہ اس پیڑ کے پاس پہنچ گیا ہو گا؟ معاعلیہ نے کہا نہیں جناب! وہ پیڑ بہت دور ہے یہ جواب س کر امیر موصوف حقیقت حال سمجھ گئے اور آپ نے فورا مدعی کو تلاش کرایا۔ جب وہ واپس آگیا تو اس سے کہا۔ تیری اس پر ڈگری اور آپ نے کوں ہوئی۔ معاعلیہ انتاقو جانتا ہے کہ وہ پیڑ بہت دور ہے۔

یہ ہے فرزا نگی- اسی فرزا نگی کے ماتحت حضرت ابراہیم علیہ السلام نے فرمایا تھا کہ میں ان ڈو بنے والوں کو خدائی کے لئے پیند نہیں کرتا- حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تو ڈو بنے یا تنزل کرنے والوں کو خدائی کے لئے پیند نہیں کیا تھا- ہم ان کے اتباع ہو کر مرنے والوں کو کیسے خدا مان سکتے ہیں- جس حال میں کہ خدا کے متعلق ہمارا عقیدہ راسخہ یہ ہے-

ند تحقیدوست کی صابحت بند اندیشد شمن نه تحقید کام ب عشرت بند شیوه تیراشیون

نه تحقی چاہئے مادی نه تحقی چاہئے ممکن بری از خوردن و خفتن بری از تہمت مردن

بری از بیم وامیدی بری از رنج بلائی!! ظفرشاه دبلی-

قرآن مجیدنے ونیا کے لوگوں کو جس خداکی طرف بلایا اس کاوصف اعلیٰ (خالقیت)

122

کمل بیان کیا' پھراس وصف کو دو سرے معبودوں سے بودے طور پر منفی کرکے حقیقت حال بر یوں اطلاع دی۔ غور سے سنئے!

يُّ يَّهُ النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ لا اِلٰهَ اِلاَّ هُوَ فَاَنَٰى تُوْفَكُوْنَ

(پ۲۲: ۱۳۳)

را لوگو! اپ حال پر الله کی مهرانیاں یاد کرد کیا الله کے سواکوئی اور معبود ہے جو تم کو اوپر (بادلوں) سے اور نیچ (زمین) سے رزق دیتا ہے-(کوئی نمیس کیونکہ) اس کے سواکوئی معبود نمیس (جو ایسا کرسکے) پھر تم کمال برکائے جو۔

پھراپنے سواغیروں سے خالقیت کی نفی کرنے کو فرمایا۔

وَالَّذِيْنَ يَدُعُوْنَ مِنُ دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ٥ اللَّهِ لَا يَخْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ٥ الْمُواتُّ غَيْرُ اَخْتَاءٍ وَمَا يَشْعُرُونَ اَيَّانَ يُبْعَثُونَ ---- (پ١:٩٨) مُواتُّ عَيْرُ اخْتَاءٍ مِن معودوں کو يہ شرک لوگ پکارتے ہیں۔ وہ پھے ہی پیدا شیں کرکتے بلکہ محل موت ہیں (بعض مربح ہیں اور بعض مرجا کیں گے) واکم الحیات نمیں ہیں۔ وہ یہ بھی نہیں جانتے کہ مرنے کے بعد کب اٹھائے جاکمیں گے۔

یہ ہے خدائے برحق کے متعلق إسلامی تعلیم کہ وہی بھیشہ سے بھیشہ تک زندہ ہے اور ساری مخلوق کو زندگی بخشا ہے۔ جس میں بیہ صفت نہیں ہے۔ وہ معبود نہیں ہو سکتا اسی لئے قرآن مجید میں مسیح علیہ السلام اور ان کی والدہ کے متعلق إرشاد ہے۔

كَانَا يَا كُلَانِ الطَّعَامَ ---- (بِ٢:ع١٣)

میج اور اس کی مال کھایا کرتے تھے۔ لیعنی غذا کے محتاج تھے۔

كِر معبود كيم بوع ؟ الي واضح حقيقت براظمار تعجب كرتي موث فرمايا-أنْظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ الْآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ اَنِّى يُؤْفَكُوْنَ

(پ۲:ع۱۱۱)

ر کھو ہم کس طرح لوگوں کے لئے اپنے دلا کل بیان کرتے ہیں ۔ پھر

### اسلام اور مسیحیت

123

دیکھومسیح کو ماننے والے کس طرح برکائے جاتے ہیں۔

اسی مضمون پر تفریع کرنے کو پنجمبر إسلام علیه السلام نے فرمایا تھا-

لا تطرونی کما اطرت النصاری عیسی ابن مریم انما انا عبدالله ورسوله- (--- الحدیث)

جس كامطلب مولانا حالى مرحوم في اين مسدس ميس يون اداكيا ب-

نصاریٰ نے جس طرح کھایا ہے دھوکہ کہ سمجے ہیں عیسیٰ کو بیٹا خدا کا

مجھے تم سمحھنا نہ زنمار ایبا میری حد سے رتبہ بردھانا نہ میرا

سب انسان بین وال جس طرح سر مگنده

ای طرح ہوں میں بھی اک اس کا بندہ

تارئین کرام!: قارئین کرام!: نجب اہل عقل کے نزدیک قابل قبول ہے اور کون سا قابل ترک

آپ کے ہاتھ میں ہے۔

## بإدرى صاحب:

میرے دِل کو دکھے کر میری وفا کو دکھے کر بندہ پرور منصفی کرنا خدا کودکھے کر



124

# مسيحيت كادو سرابنيادي تبقر يا كفاره مسيع

مسیحت مروجہ کا دو سرا بنیادی پھر مسے کا کفارہ ہے۔ شروع سے احکام شریعت خدا تعالیٰ کی طرف سے انبیاء کرام پر نازل ہوتے رہے تاکہ لوگ ان پر عمل کرکے نجات حاصل کریں۔ چو نکہ شرقی احکام پر عمل کرنا نفس پر بہت مشکل ہے۔ اس لئے ابتداء ہی سے بہت سے لوگ ان احکام کے نافر مان رہتے چلے آئے ہیں۔ ان نافر مانوں کو دیکھ کر مسیحت کی اشاعت کرنے والوں کو یہ تجویز سوجھی کہ مصلوب قرار دے کر گنگاروں کے لئے کفارہ مان لیا جائے۔ کفارہ سے مراد ایسا معاوضہ ہے جو گناہوں کو دور کرنے کا ذریعہ ہو۔ سب سے پہلے اس کی بنیاد بولوس کے کلام میں ملتی ہے۔ جس نے اپنے ایک خط میں اپنے مکتوب الیہ (گلیون) کو لکھا کہ۔

"مسيح جو ہمارے لئے لعنتی بنا-اس نے ہمیں مول لے کر شریعت کی لعنت سے چھڑایا۔" (گلیون باب ۳: ۱۱۳ زبائیبل مطبوعہ ۱۹۱۷ء)

ای لئے عیسائیوں کی اصطلاح میں مسیح کانام منجی جمال ہے۔ چنانچہ پادری برکت اللہ صاحب نے اپنی کتاب "مسیحیت کی عالمگیری" کا چوتھا باب مسیح منجی جمال کے عنوان سے معنون کیا ہے۔

زیر نظر کتاب کے نام "مسیحت کی عالمگیری" کو ملحوظ رکھئے اور مسیحی قار کمین کرام!: قار کمین کرام!: کفارہ پر غور کیجئے۔ جو اس ند ب کااصل الاصول ہے۔

پادری صاحب نے احکام شرعیہ کوب حقیقت بتانے کے لئے تمبید میں لکھاہے۔

## اصول اوراحکام نجات نہیں دے سکتے:

"روے زمین کے تمام نداہب اس بات پر اکتفا کرتے ہیں کہ وہ لوگوں کو شرعی احکام بتلادیں۔ اور ساتھ ہی تھیجت کر دیں کہ اگر ان پر ٹم عمل کرو گے۔ تو نجات حاصل کرو گے۔ مثلاً یمودیت اور اِسلام شریعت پر اور شرعی احکام پر زور دیتے ہیں اور یہ تلقین کرتے ہیں کہ بی نوع انسان ان النی احکام کو اپنا نصب العین بناکران پر عمل کریں (استثناء ۲۳-۱۳، حرفی ۱۳-۱۳) مورفی ۱۳-۱۳) مورد توبد ۱۹۱۱ مورد و بد ۱۳۰۱ مورد کف ۱۱ مورد و بد ۱۳۰۱ مورد کف ۱۱ مورد قبیره اگر و دا عمال کرے گاتو اس کا جریائے گا (حزقی ۱۸-۱۵ مورد نساء ۱۷ وغیره) اگر و دا عمال بدکا مر سمب بوگاتو اس کوسزا ملے گی- (ایوب ۲۰-۱۱ سورد طه ۲۷ تمریم) --- (مسجوت کی عالمگیری ۳۰۷-۱۳)

احکام شرعیہ پر عمل کرنے کی تاکید صرف موسوی شریعت (تورات) اور اِسلامی شریعت قرآن ہی سے مخصوص نہیں۔ بلکہ مسیح بھی کیی فرماتے ہیں۔ تمریعہ میں میں میں میں میں میں میں میں مواجعہ دیں مواجعہ دیں

اگر تم مجھ سے پیار کرتے ہو تو میرے مکموں پر عمل کرو----(یو حنا ۱۵:۱۳) بلکہ آپ نے یمال تک فرمایا کہ

"پس جو کوئی ان چھوٹے سے چھوٹے حکموں میں سے بھی کسی کو تو ڑے گااور ہیں آدمیوں کو سے کو قاور ہیں آدمیوں کو سکھائے گا- وہ آسان کی بادشاہت میں سب سے چھوٹا کملائے گالیکن جو ان پر عمل کرے گااور ان کی تعلیم دے گا-وہ آسان کی بادشاہت میں بڑا کملائے گا-----(متی ۱۹:۵)

معلوم نہیں کہ مسیحیوں کو حضرات انبیاء خصوصاً مسیح سے بلکہ خود خدا سے کیاضد ہے کہ احکام شرعیہ کو بے کار اور فضول قرار دینے میں ایڑی چوٹی کا زور لگا رہے ہیں- بلکہ بقول مقدس پولوس شریعت کو لعنت قرار دیتے ہیں----(کلیتون۳:۱۳)

"اس سے آگے پاوری صاحب اپنا الی الضمیر ظاہر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ لیکن یہ فداہب اور دیگر فداہب عالم گناہگار محض کو کوئی موٹر طریقہ نہیں بتلاتے جس سے وہ اپنے گناہوں پر فتح عاصل کرسکے۔ یہ فداہب اس بات کو تشلیم کرتے ہیں کہ اس وُنیا ہیں اور روحانیت کی وُنیا ہیں مفائزت ہے۔ لیکن کوئی الی راہ نہیں بتلاتے جس سے یہ مفائزت دور ہو سکے۔ وہ روحانی وُنیا مفائزت ہے۔ لیکن کوئی وسیلہ نہیں بتلاتے۔ جس کے قوانین اور احکام کے بارے میں تلقین کرتے ہیں۔ لیکن کوئی وسیلہ نہیں بتلاتے۔ جس سے انسان گناہ اور بدی کو ترک کرکے نیکی کی راہ کو افقیار کرنے کے قابل ہوجائے۔ وہ صرف یہ تاکید کرتے ہیں کہ ایک کو ترک کرو اور دو سرے کو افقیار کرو۔ لیکن ان میں یہ صلاحیت سے تاکید کرتے ہیں کہ ایک کو قرت عطا کریں اور انسان ضعیف البیان کو طاقت عطا کرے۔ اس نمیں یہ دہ اپنی اعلیٰ ترین آرزوں اور امشکوں پر عمل کرسکے 'وہ نجات کے راستہ کی طرف انگل سے اشارہ کرتے ہیں۔ لیکن شکھ ماندے کرور اور عرصال را ہرو کو یہ طاقت اور

توفیق عطانهیں کرتے کہ وہ اس شاھراہ پر چل سکے۔''۔۔۔ (صفحہ ۲۰۷)

پادری صاحب کاید کلام نہ صرف إسلام كے خلاف بلكه كل انبياء عليهم السلام كى متفقه تعلیم کی تردید کرتا ہے۔ جو انہی کی بائیبل میں بصورت صحف سابقه موجود ہے- خیر ہمیں اس سے مطلب نہیں' آپ جانیں اور آپ کا اعتقاد' ہاں ہمیں اس بات کا افسوس ضرور ہے کہ آپ نے قرآن مجید سمجھنے پر کافی وقت نہیں لگایا- آپ کے اس شے کو قرآن مجیدنے کئی جگہ حل کیا ہے-لطف یہ ہے 'نمایت مخضر لفظوں میں حل کیا ہے-مثلاً فرمایا

- .
  (۱) وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهْدِ يَنَّهُمْ سُبُلَنَا ---- (پ٣٥:٣٣)
  (۲) فَاَمَّا مَنْ اَعْظَى وَاتَّقْى وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى (۲) (پ•۳:ع۱)
- (٣) اَللّٰهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ امْتُوْا يُخْرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُمَاتِ اِلَى التُّوْرِ (پ۳:۶۲)

ان سب سے مخضراور موثر إرشاد سے-

فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ ۞ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَّرَهُ

(پ٠٣:٤٦٢)

غور کیجئے! اس آیت میں کیسے مئوثر طریق سے انسان کو نیکی کرنے سے اور بدی سے بیخے کی راہ دکھائی گئی ہے-اگر الیی ہدایات کو بھی کوئی شخص اپنے لئے کافی سمجھے تواس کے حق

جولوگ ہما رے دین میں کو حش کریں گے - ہم اپنار استدان کو دیکھا ئیں گے ۱۲منہ

<sup>🗗</sup> جس مخض نے خد ای راہ میں دیا اور پر ہیز گاری اختیا رکی اور اچھی باتوں کی تقیدیق کی تو بہت جلد ہم اس کو آ سانی کی تو فیق دیں گے ۔ ۱۲ منہ

<sup>🕡</sup> الله تعالی مومنوں کا دالی ہے - ان کو کفرو شرک کے اند جیروں ہے نو ربدایت کی طرف ر ا ہنما کی کر تا ہے ۔ ۱۲ منہ

<sup>🕡</sup> جس مخف نے ذرہ بحرینکی کی ہو گی ۔ د ہ ا ہے د کچھ لے گاا د رجس نے ذرہ بحربدی کی ہو گی ۔ و ہ ا ہے دیکھے لے گا۔ ۱۲منہ

میں کہا جائے گا۔

اگر صد باب حکمت پیش نادال بخوابی آیدش بازیچه درگوش

پادری صاحب اس مضمون کی مزید تشریح کرتے ہوئے حسب عادت خوب طول دیتے ہیں۔ چونکہ ان کا مضمون قار کین تک پہنچانے میں ہمیں بخل نہیں۔ اس لئے ہم ان کا اصل کلام نقل کردیتے ہیں۔

"سطور بالا ہے فلام ہوگیا ہوگا کہ مجرد اصول اس قابل نہیں ہوتے کہ کسی گنگار انسان کی قوت ارادی کو از سرنو بحال کر سکیں۔ اصول بظاہر خوب صورت نظر آتے ہیں لیکن وہ اینے اندر ربه طاقت نہیں رکھتے کہ جس مخص کی قوت ارادی سلب ہو چکی ہے اس میں نئی جان ڈال دیں۔ مثال کے طور پر اگر کسی مخص کی حادثہ کی وجہ سے ٹانگ ٹوٹ گئی ہو اور وہ نیم جان ہو کر سڑک کے درمیان مجبوری اور لاجاری کی حالت میں بڑا ہو اور سڑک پر ایک موٹر بے تحاشا اس کی جانب جلی آتی ہو تو اگر تماشائی برلب سڑک کھڑے ہو کراس کو چلا چلا کر آنے والے خطرہ ہے آگاہ کرنے پر ہی اکتفاکریں تو اس غریب کو کیا فائدہ ہو گا؟ اس کی ٹانگ ٹوٹی ہوئی ہے۔ وہ چل کچر تو در کنار ہل نہیں سکتا اس کی آنکھ تیز رفتار موٹر کو دیکھ رہی ہے۔ لیکن وہ لاجار بڑا ہے۔ موت اس کو سامنے نظر آرہی ہے۔ اس کو تماشیوں کی آگائی کی ضرورت نہیں۔ وہ آنے والے خطرہ سے خود آگاہ ہے۔ اس کو کسی نذر کی ضرورت نہیں۔ بلکہ اس کو اس بات کی ضرورت ہے کہ تماشائیوں میں ہے کوئی فخص اس ہے ایسی محبت رکھے کہ وہ اس کی خاطر انی جان کی برواہ نہ کرے اور موٹر کے پہنچنے ہے پہلے اس کو سڑک بر ہے اُٹھا کر سلامتی کی ُجگہ پر لیے جائے۔ ای طرح ہر گناہگار جو گناہ کی غلامی میں لاجار اور گر فمار ہے۔ جانبا ہے کہ اس کا حشر کیا ہوگا۔ بلکہ اس کو اس بات کی ضرورت ہے کہ کوئی اس کی مدد کرے اور اس کی قوت ارادی کو جو سلب ہوگئی ہے۔ از سرنو تقویت دے۔ دیگر مذاہب میں یہ اہلیت ہی نہیں ہوئی کہ گناہگار انسان کو اعمال صالح کی تحریک و ترغیب دے سکیں۔ اس سے پیشتر کہ وہ اعلیٰ اصول پر عمل کرسکے۔ یہ لازم ہے کہ اس میں اس قتم کی تحریک پیدا ہو جائے۔ جواعلیٰ اصول پر چلنے کی خواہشند ہو۔ عالمگیر ندہب کے لئے ضروری امرہے کہ وہ گنگار انسان کی مردہ قوت

128

آپ نے جو کسی کنگڑے کی مثال دی ہے۔ وہ اول تو جسمانی مثال ہے۔ روحانی مجیب:

مجیب:

ترین مجیداں کا حل نمایت مختصر لفظوں میں پیش کرتا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے۔

يَهْدِئَ النَّهِ مَنْ يُنِيْبُ --- (پ٢٥:٣٥)

رجع "جو فحض خدا کی طرف ذرا سابھی رجوع کر تا ہے خدا اس کو

ہدایت کردیتاہے۔"

جس طرح یہ ٹانگ کٹا(لنگڑا فخص) جب چینتا چلاتا ہے تو اس کو اٹھانے والا کوئی رخم دِل آجاتا ہے۔ اسی طرح جو فخص خدا کی طرف ذرا سابھی جھک جاتا ہے اور دِل میں لنگڑے کی طرح عذاب اللی سے بچنے کی خواہش رکھتا ہے۔ خدا اس کی دینگیری کرتا ہے۔ جیسا کہ نہ کورہ آیت سے معلوم ہوتا ہے۔اس اقتباس میں آپ نے یہ فقرہ عجیب لکھاہے کہ

دیگر فداہب میں یہ اہلیت ہی نہیں کہ گناہگار انسان کو اعمال صالح کی تحریک و ترغیب دے کیس۔"----(صفحہ ۲۰۹)

سبحان الله! جس مضمون ہے سارا قرآن بھرا ہوا ہے۔ آپ اس کا انکار کرتے ہیں غور سے سنئے! اِرشاد ہے۔

قُلْ يَا عِبَادِىَ الَّذِيْنَ اَسْرَفُوا عَلَى اَنْفُسَهُمْ لاَ تَقْنَطُوْا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُلهُ اللهُ الهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ ال

(پ۲۲:۶۳)

129

## اب یغیم! میرے گنامگار بندول سے کمہ دو کہ وہ میری رحمت

عن المديد نه مو جائين- بلكه ميري طرف آئين- مين ان سب ك كناه بخش دول كا كو نكه مير الله عن دول كا كان ميري عشنمار مول-"

تم ميرك پاس آؤيس تم كو آرام دون گا---- (متى ١١٠٨)

اس سوال کے جواب میں نہ ہم اپنی کہیں اور نہ آب سے بوچھیں گے۔ بلکہ خود مسیح کی زندگی کے حالات پڑھیں گے تواس کاجواب پالیں گے۔ جس کاحوالہ اوپر نقل ہوچکا ہے کہ متلاثی نجات بوی تڑپ سے سوال کرتا ہے کہ نجات پانے کے لئے میں کیا کروں؟ تو مسیح کی طرف سے جواب ملتا ہے تو محکموں پر عمل کر۔

یہ تو ابھی مسکلہ کفارہ کی تمہید ہے۔اس کی تصویر کیا ہے۔ بفول پادری صاحب تصویر حسب ذیل ہے۔

"منجی عالمین نے ہم کو یہ تعلیم دی ہے کہ اگر چہ گناہگار انسان خدا کی محبت ہے بغاوت کی وجہ سے منہ موڑلیتا ہے۔ " ہے۔ ( ۔۔۔ ( ۔۔۔ ( ۔۔۔ الله ۱۰۵۳) ۱۵۰۳ وغیرو)
خدا کی محبت یہ نہیں چاہتی کہ اس کا گناہگار فرزند ہلاک ہو (۱۱۰-۱۸) بلکہ اس بات کی خواہال خدا کی محبت ہیشہ اس انتظار میں رہتی ہے کہ بد ترین گناہگار ہیشہ زندگی پائے (یو حنا ۱۱۰۳) فدا کی محبت ہیشہ اس انتظار میں رہتی ہے کہ بد ترین گناہگار ہیشہ زندگی پائے (یو حنا ۱۱۰۳) اور اگر وہ رجوع نہیں کر تا تو وہ گناہگار کی طرف رجوع کرے (لو قا ۱۵ باب) اور اگر وہ رجوع نہیں کر تا تو وہ گناہگار کی علاش میں نطق ہے (لو قا ۱۰-۱۳ سے ۔۵۵ می ۱۱-۱۳ و قا ۱۵-۲۰ می محبت گنگار کو علاش کرتی ہے۔ (حرتی ۱۱-۱۳ س) لو قا ۱۵-۲۰ متی ۱۵ میں متا اپنے ناخلف بیٹے کے لئے بیان متی ۱۹ می متا اپنے ناخلف بیٹے کے لئے بیان متی ۱۹ میں کرتا۔ اس طرح خدا کی محبت بے قرار اور بے چین رہتی ہے۔ اور اس کا فرل اپنے بیچ کے لئے تربیا رہتا ہے۔ جب تک وہ بچہ اپنے گناہوں کا اقرار کرکے اس کی طرف رجوع نہیں کرتا۔ اس طرح خدا کی محبت بے قرار اور بے چین رہتی ہے۔ اور اس کا طرف رجوع نہیں کرتا۔ اس طرح خدا کی محبت بے قرار اور بے چین رہتی ہی اس کی طرف رجوع نہیں گرتا۔ اس کا گناہگار بیٹا اس کی لازوال محبت کو دیکھ کر توبہ کرکے یہ نہیں کہتا۔ "اب میں خوشی عالمین فرماتے ہیں کہ یہ نہیں تربی تو منجی عالمین فرماتے ہیں کہ کہادئں۔ "(لو قا ۱۵-۲۲) جب گناہگار کیا تائی ہو کر رجوع کر تا ہے تو منجی عالمین فرماتے ہیں کہ ایک توبہ کرنے والے گناہگار کیا بات آ سان کے فرشتوں کے سامنے خوشی ہوتی ہے۔ "۔۔۔۔۔

130

(لوقا ۱۰-۱۵) پس خدا کی محبت گناہوں کی مغفرت کا باعث ہے۔" خدانے وُنیا سے الی محبت رکھی کہ اس نے اپنا اکلو تا بیٹا بخش دیا تاکہ جو کوئی اس پر ایمان لائے ہلاک نہ ہو۔ بلکہ بیشہ کی زندگی یائے۔"

(يوحنا ۱۳-۱۲) صفحه ۱۲٬۱۱۲)

پادری برکت الله صاحب سے پہلے بھی مسیحی مصنفوں نے اس موضوع پر بہت کچھ لکھا ہے۔ ہم ایک انگریز پادری ڈبلیو گولڈ سیک صاحب کے رسالہ ا ککفارہ سے چند فقرے نقل کرتے ہیں۔ موصوف ککھتے ہیں۔ `

"جو لوگ توبہ کو گناہ کی معافی کا کافی ذریعہ بیان کرتے ہیں۔ وہ بے شک خدا کے رحم کو پیش کرتے ہیں۔ اس میں تو کلام نہیں کہ خدا رحیم ہے۔ لیکن ساتھ ہی وہ منصف اور عادل بھی ہے وہ عادل ہو کر گناہگار کو کس طرح معاف کر سکتا ہے۔ جب تک کہ عدل کے تقاضے کو پورا نہ کرلے۔ چی تو یہ ہے کہ گناہگار انسان کی نجات صرف ایسے طریقے سے ہو سکتی۔ جس میں خدا کے تمام اوصاف قائم رہیں۔"۔۔۔۔(ا کلفارہ صفحہ می)

یہ اصول جو ہم نے اکفارہ سے نقل کیا ہے۔ پادری برکت اللہ صاحب کو بھی مجیب: مسلم ہونا چاہئے۔ اس لئے اب پادری صاحب اور ان کے ہم نوا ہمارے سوالات شمنڈے دِل سے من کران پر غور کریں۔

ا۔ کفارہ عدل خداوندی کے خلاف ہے۔ کیونکہ ایک بے گناہ فمخص (میمج) کو سزا دیٹا اور ان اصل گناہگاروں کو چھو ژ دیناعدل وانصاف کے صریح خلاف ہے۔

۲- تمام ذنیا کے گناہ گاروں کا شار تیجئے۔ پھران کی عمروں کا حساب لگا کر گناہوں کا اندازہ کیجئے تو یہ گناہ عدد و شار کی حد ہے گزر جائیں گے۔ مگران سب گناہوں کے بدلے میں سزا صرف ایک شخص (مسیح) کو اتنی دی گئی جو چند منٹوں میں ختم ہو گئی۔ خدا کا ایسا کرنا اپنے مبیٹے کی رعایت میں قانون شکنی کرنا نہیں تو کیا ہے؟

۳- واقعہ صلیب سے پہلے کرو ڑہا گنگار انسانوں کی بخشش کے لئے کیا اِنظام ہوا؟ کیا ان کے حق میں رحم ہوا یا عدل کیا گیا؟ اگر کہو کہ ان پر رحم کیا گیاتو یہ غلط ہے۔ کیونکہ کفارہ مسیح سے فائدہ حاصل کرنے کے لئے اس پر ایمان لانا بھی ضروری ہے۔ چنانچہ پادری

131

برکت الله صاحب کے الفاظ یہ ہیں۔

"خدا کی محبت گناہگاروں کی مغفرت کا باعث ہے۔ خدانے وُنیاسے ایسی محبت رکھی کہ اس نے اپنا اکلو تا بیٹا بخش دیا تاکہ جو کوئی اس پر ایمان لائے۔ ہلاک نہ ہو۔ بلکہ بیشہ کی زندگی پائے۔" ---- (صفحہ ۲۱۱)

مسے سے پہلے لوگوں کو مسے کی خبر بھی نہ تھی۔ اس لئے وہ آپ کے کفارے پر ایمان کسے لاکتے تھے۔ نیز یہ کیاانصاف ہے کہ پچھلے لوگوں کو تو کفارے سے فائدہ دیا جائے اور پہلے لوگوں کو اس نعمت غیر مترقبہ سے بالکل محروم رکھاجائے۔

س- یادری ڈبلیو صاحب مصنف رسالہ ا کلفار کھتے ہیں کہ

"جب کوئی جرم ایک بار خابت ہو چکا تو قانونی نقاضالازی امرہے - اگر قانونی نقاضا محوظ نہ رکھا جائے اور جمرم سزانہ پائے تو قانونی اصول پامال ہوں گے اور انسان خاک میں مل جائے گا- یہ بات اظہر من الشمس ہے کہ عدل و انصاف کے تمام اصول و قواعد انسان کو خدا ہی نے سکھائے ہیں ۔ پس کیاخدا خود ان قواعد و قوانین کے برخلاف کرسکتا ہے - جن کو اس نے خود بنایا ہے ۔ " - - - (ا کلفارہ صفحہ ۳)

پادری ڈبلیو صاحب کے اس قول کی روشنی میں پادری برکت اللہ بتائیں گے کہ مجیب:

اگر مجرم لوگ محض کفارہ مسے پر ایمان لاکر چھوٹ جائیں تو خدا کاعدل کیسے قائم
رہ سکتاہے۔

بقول عیسائیاں عموماً اور بقول پادری برکت الله صاحب خصوصاً مسے کامل خدا اور کامل انسان تھا۔ پھراس مرکب کاکون ساجز کفارہ ہوا۔ الوہیت کفارہ ہے یا انسانیت یا دونوں کا مجموعہ؟ الوہیت کا کفارہ ہونا تو ناممکن ہے۔ کیونکہ اس سے لازم آئے گا کہ الوہیت ہھی مجرم تھرے۔ اس لئے کہ جو مجرموں کے گناہ کو اٹھا تا ہے وہ حکما مجرم ہے "تعالٰی الله عَن ذالِک عُلْوًا کَبِیْوًا" اکیلی انسانیت بھی کفارہ نہیں ہوسکتی کیونکہ کوئی انسان جو مال کے پیٹ سے نکلا ہے بے گناہ نہیں ہوسکتی کیونکہ کوئی انسان جو مال کے پیٹ سے نکلا ہے بے گناہ نہیں ہوسکتی' (ابوب باب ۱۵۱ سما) جو خود بے گناہ نہیں ہے۔ وہ گناہ گار انسان کا کفارہ کیسے ہوگا۔

پادری برکت الله صاحب ہم بوچھتے ہیں کہ آپ نے جو لکھا ہے کہ

۵-

"خدانے وُنیا کو اینا بیٹا بخش دیا۔ " ---- (صفحہ ۲۱۱)

اس جمله میں تین فخص نظر آتے ہیں (۱) واہب (۲) موہوب (۳) موہوب له-وابب تو خدا ہوا اور موہوب له 'سب بنی آدم-موہوب کیاچیز ہے-اگر آپ کمیں که موہوب مسے ہے تو یہ کمناغلط ہے۔ کیونکہ آپ ای کتاب میں لکھ چکے ہیں کہ مسے کا قول ہے کہ "میں اور باپ ایک ہیں۔" اس کے علاوہ رسالہ "اخوت" کی عبارت کتاب بذا کے صفحہ پر نقل ہو چکی ہے۔ جس کا مضمون ہے کہ خود خدا نے تجسم اختیار کیا۔ ان دونوں قولوں کامفہوم پیہ ہے 'واہب اور موہوب ایک ہی ہتی کے دونام ہیں۔الگ الگ دو ہتیاں نہیں ہیں کیااس پر یہ شعرصادق نہ آئے گا۔

> وہی قاتل وہی مخبر وہی خود منصف تصرب اولیاء میرے کرس خوان کا دعویٰ کس پر

کفارے کے مضمون سے فارغ ہو کر ہم پادری

کفارے پر ایک معنی خیز سوال: کفارے نے میمون سے قارب ہو سر ۲۰ م صاحب سے ایک معنی خیز سوال کرتے ہیں۔

انسان کی زندگی کے تین زمانے ہیں۔ ماضی علل اور مستقبل۔ ان تینوں زمانوں میں انسان گناہ کرتا ہے یا کر سکتا ہے۔ فرض کرو آج کوئی مخص دِن کے بارہ بج مسیحی ہو کر کفارے پر ایمان لایا ہے کیا اس کے صرف زمانہ ماضی کے گناہ معاف ہوئے یا ان کے ساتھ زمانہ حال اور مستقبل کے بھی؟ اگر صرف زمانہ ماضی کے گناہ معاف ہوئے ہیں تو اس کا ثبوت قرآن مجید میں بھی ملتا ہے۔جس میں نہ کسی قتم کی رعایت ہے نہ بے انصافی چنانچہ صاف إرشاد ہے۔

قُلْ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَّا قَدْ سَلَفَ ----(پ٩:٥٩) مكروں كوكمد دوكد أكروه باز آجائيں توان كے يسلے كناه معاف موجائيں كے-

یہ ایسا کفارہ ہے کہ اس کے لئے نہ سولی کی ضرورت ہے نہ کسی ہے گناہ کے کشت و خون کی ۔ اگر کفارہ سے اگلے پچھلے سارے گناہ معاف ہو جاتے ہیں تو شریعت مطہرہ جو انبیاء کرام کی معرفت وُنیامیں نازل ہوئی ہے بے کار ہو جاتی ہے۔ پھرعیسائیوں کابہ کہناکیامعنی رکھتاہے کہ

"بایئبل مقدس اظهار کرتی ہے۔ خداوند تعالیٰ کی مرضی انسان کی حالت نجات کی راہ گناہگار کے انجام اور اہل ایمان کی خوشنودی کا اس کے قوانین متبرک آمین حاوی العامہ اس کی تواریخ صادق و راست اور اس کے فیصلے لا تبدیل ہیں۔ اس کی تلاوت کروانا ہونے کے لئے اور راحت اس میں روشنی ہے۔ تمباری زندگی کے لئے اور راحت ہے۔ تمباری زندگی کے لئے اور راحت ہے۔ تمباری خوشنودی کے لئے ہے سیاحوں کانقشہ ہے۔ زائروں کا عصا اور جماز رانوں کا قطب نما۔ سپاہوں کی شمیر اور مسیحوں کا دستور العل - اس کی طفیل جنت از سر نو نعیب ہو جاتی نما۔ سپاہوں کی شمیر اور مسیحوں کا دستور العل - اس کی طفیل جنت از سر نو نعیب ہو جاتی ہیں۔ " ---- آسانی بادشانی کے در کھل جاتے ہیں اور جنم کے بھائک بند ہو جاتے ہیں۔ " ---- آسانی بادشانی کے در کھل جاتے ہیں اور جنم کے بھائک بند ہو جاتے ہیں۔ " ---- (رسالہ الماکدہ لاہور بابت فروری اسم)

قار کین!اس عبارت میں اس بائیبل کی تعریف کی گئی ہے۔جس میں انجیل کے علاوہ تمام گذشتہ نبیوں کے صحیفے درج ہیں۔ نیز آپ کے رسالہ ذیر جواب (مسیحیت کی عالمگیری) کے صفحہ ۲۷ پر بائیبل کی تعریف میں آپ کا رطب اللسان ہونا کیا حقیقت رکھتا ہے کیا اس کے حق میں بیہ مثل مشہور ہے۔

ہائقی کے دانت کھانے کے اور دکھانے کے اور پادری برکت اللہ صاحب سے پہلے ایک برے پادری (ٹامس ہاول) نے اپنی کتاب اثبات ا لکفارہ میں جوجواب دیاہے-وہ بھی قابل دید اور شنیدہے-موصوف لکھتے ہیں-

"واضح ہو کہ کفارہ اس لئے نہیں ہوا کہ اس وقت گناہ کے امکان کو مثا ڈالے بلکہ وہ تو اس لئے ہوا ہے کہ گناہگار کو خدا کی سزا اور عدل کی حقیقی سزا ہے بچائے اور گذشتہ حال و آئندہ کے گناہوں کی معافی کے لئے تو کفارہ کافی ہو چکا ہے۔ لیکن انسان کی فعل مختاری چھینی نہیں گئی۔ اور نہ عرضی' عبرتی' شیسی سزاؤں کو جو جرائم کے روبہ تنزل کرنے کے لئے انتظامی ہیں۔ وہ دور کرتا ہے۔ انسان کو اختیار رہتا ہے کہ جس گناہ ہے بچالیا گیا ہے۔ پھراس میں پڑکر چاہے تو اپنا نقصان کرلے یا اس ہے بچارہے۔ سو کفارہ ہمیں گناہوں اور ان کی سزا حقیقی ہے بچاتا ہے۔ بشرطیکہ ہم خابت قدم رہ کر اپنا ایمان خداوند یسوع المسیح کفارہ دینے والے پر رکھیں۔ بس کفارہ ہمیں سزا چھ عدل کی حقیقی سزا ہے بچانے کے لئے ہوا نہ کہ گناہ کے امکان کو مثال کی خود مختاری کو چھین لینے کے لئے۔ "

## اسلام اور مسیحیت (اثات كفاره حصه اول صفحه ۲۴٬۲۴)

يادري بركت الله صاحب!:

## بقول "گونگے کی بولی گونگے کی مال سمجھے":

آپ بی بتائے کہ اس عبارت کے کیا معنی ہیں؟ پہلے تو کفارے کے ذریعہ سے تیوں زمانوں (گذشته 'حال اور آئندہ) کے گناہوں کی معانی کااعتراف کرلیا۔ پھر گناہگار کو آئندہ کے گناہوں سے نقصان اٹھانے کا ذمہ دار قرار دیا۔ عبارت مٰدکورہ میں دونوں فقرے (جو زمرِ خط ہں) ملاحظہ ہوں۔

شہادت ضمیر: جرایک انسان کا ضمیر شادت دے سکتا ہے کہ جس مخص کو یقین ہو جائے کہ میرے پہلے سب گناہ بخشے گئے اور آئندہ بھی بخشے جائیں گے۔

وہ بظاہر جاہے۔ کتناہی پر ہیز کرے۔ مگراس کی طبیعت میں گناہ سے خوف نہیں ہو گا۔ پھر معلوم نہیں کہ حضرت مسیح ایسے معمولی گناہوں پر کیوں آئی سزا تجویز فرماتے ہیں۔

"جس کمی نے بری خواہش ہے کمی عورت پر نگاہ کی وہ دِل میں اس کے ساتھ زنا کرچکا۔ پس اگر تیری داہنی آنکھ تخفی ٹھو کر کھلائے۔ تواہے نکال اپنے پاس سے پھینک دے۔ کیونکہ تیرے کئے ہی بہتر ہے کہ تیرے اعضاء میں ہے ایک جاتا رہے اور تیرا سارا بدن جنم میں نہ ڈالا جائے۔ "---- (متى ۵: ۲۵ تا ۲۹)

یا دری صاحب ہمیں بتائیں کہ سزا کابیہ تھم جو انجیل کی اس عبارت میں نہ کور ہے۔ آپ جیسے رائخ الاعتقاد مسیحیوں کے لئے بھی ہے یا نہیں؟ اگر نہیں ہے توبیہ تھم بے کار ہے۔ آگر سب کے لئے ہے تو کفارہ بے کار ہے۔ غرض کفارے کے حق میں یہ شعرصادق آتا ہے۔ مصیبت میں بڑا ہے۔ سینے والا چاک داماں کآ جو بيه ٹانکا ٿو وہ ادھڑا جو وہ ٹانکا ٿو بيہ ادھڑا

مسیحی ند ب کے دو ہی رکن ہیں- ایک الوبیت مسیح دو سرے کفارہ مسیح، جن پر مفصل بحث ہو چکی ہے۔ اس بحث کو ملحوظ رکھ کر کوئی اہل

#### www.sirat-e-mustaqeem.com

## اسلام اور مسیحیت

135

بصیرت ہم کو بتا سکتا ہے کہ مسیحی مذہب اہل فہم کے نزدیک قابل قبول ہونے کی وجہ سے عالمگیر ہو سکتا ہے ہمارے خیال میں دو دونے پانچ اور پانچ دونے گیارہ کااعتقاد رکھناا تناغلط ہے جنان علم اللہ مسیح اعقیدہ رکھنا۔

پادری صاحب! ایسے عقائد کی تعلیم دینے والے ندہب کو آپ عالمگیر کہتے ہیں سچے ہے۔

> ہوا تھا کبھی سر قلم قاصدوں کا بیہ تیرے زمانے میں دستور دیکھا الحمد اللہ! ہم بحث کفارہ سے بھی فارغ ہوگئے ہیں۔



## بابسوم

# دین فطرت <u>ا</u>سلام ہے

بجواب

# دین فطرت مسیحیت ہے

یہ باب پادری صاحب کی اس کتاب کے جواب میں ہے۔ جس کا نام ہے۔ "دین فطرت اِسلام یا مسیحت" اس کتاب میں (جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہے۔ پادری صاحب نے یہ فابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ دِین فطرت مسیحیت ہے 'اسلام نہیں 'مضمون کے لحاظ سے تو یہ بحث پہلی کتاب کے ضمن میں آچکی ہے۔ گر ظاہری صورت کے لحاظ سے یہ کتاب بھی عیسائی تشییث کا اقنوم فالث ہے۔ اس لئے اس پر توجہ کرنا بھی ضروری تھا۔ چنانچہ کتاب بھی عیسائی تشییث کا اقنوم فالث ہے۔ اس لئے اس پر توجہ کرنا بھی ضروری تھا۔ چنانچہ کی گئی۔ خلاصہ اس کتاب کا یہ ہے کہ انسان میں جتنی فطری خصلتیں (نیچرل عادات) ہیں۔ صرف مسیحیت ہی ان کے مناسب حال تعلیم دیتی ہے۔ اِسلام اس تعلیم سے خالی ہے۔ گر کس قدر تبھی کا بات ہے کہ قدرت بھی اپنا تصرف اندر ہی اندر کر جاتی ہے۔ چنانچہ قدرت نے پادری صاحب سے اس کتاب میں لکھوا دیا کہ ہر شخص فطرة اکلا ہے سے گھرا تا ہے۔ اس میں پادری صاحب نے فخریہ لکھا ہے۔ اس میں کیاشک ہے کہ مسیح ساری عمر مجرد رہے اور یہ تو پادری صاحب نے فخریہ لکھا ہے۔

"میح نے اپنے پیچھے کوئی کتاب نہیں چھوڑی بلکہ مسیمی کلیسیا کو اپنا کال اور اکمل نمونہ دیا (مسیحیت کی عالمگیری صفحہ کاا)

اس کا بتیجہ صاف ہے کہ کسی مسیحی کو بیہ حق نہیں پنچنا کہ تجرد (کنوارا پن) چھو ڈکر آٹال (خانہ داری) اختیار کرے 'کیونکہ ایسا کرنے کی صورت میں وہ اپنے ہادی کے نیک نمونہ سے منحرف ہو کر نجات سے محروم رہ جائے گا-پادری صاحب نے یہ بڑی مہرانی کی ہے کہ لفظ فطرت کی تشریح خود ہی فرمادی-چنانچہ آپ لکھتے ہیں کہ: "اس رسالہ میں ہم لفظ فطرت کو صرف ان جبلی قوئی کے لئے استعال کریں گے جو انسان میں و دیعت کے گئے ہیں۔ یہ جبلی قوئی وہ طبعی میلانات ہیں۔ جو ہرانسان کی فطرت میں واخل ہیں۔ اور جن کے جائز اور مناسب استعال سے ہرانسان اس منزل تک پہنچ سکتا ہے۔ جو اس کی ہتی کی علت عائی ہے۔ "----(دین فطرت صفحہ ۱)

فطرت کی یہ تعریف ہمیں منظور ہے۔ آپ نے اس تعریف پر جو تفریع کی ہے کہ میں بنا مسلم ہمیں ۔ آپ نے اس تعریف پر پر کھیں گے صفحہ ۱ ۔ ۔ ۔ اس رسالے میں ہم مسیحیت اور اِسلام کو صرف اس کے رفی پر پر کھیں گے صفحہ ۱ اس کے لئے بھی ہم تیار ہیں۔ گر آپ کا یہ مقولہ بحث طلب ہے کہ:

"مسیحیت کا بید دعویٰ ہے کہ صرف خداوند مسیح انسان کے جبلی قوی اور طبعی میلانات کو خدا کے ازلی ارادے اور مقصد کے مطابق پاییہ سحیل تک پنچا سکتا ہے مسیحیت کا بید دعویٰ ہے کہ ان معنول میں وہی اکیلا فد ہب ہے جو دین فطرت کہلانے کامستحق ہو سکتا ہے۔"

(صفحه۲٬۷)

ہم آپ کی اس خالی خولی عنایت کے بھی شکر گزار ہیں۔ جس کااظمار آپ نے یوں

کیاہے۔

"مسیحیت اپنے مخالفین کو ہر طرح کی رعایت دینے کو تیار ہے۔ کیونکہ ان تمام مراعات کے باوجود اس میں اپنے سب حریفوں پر غالب آنے کی صلاحیت موجود ہے۔"----(صفحہ ک

ت اس جمارت کو ہم ایک مثال کی صورت میں پیش کریں تو غالبا اس کی مزید تشری: \_\_\_\_\_ وضاحت ہو جائے گی۔

مثال: مثال: سیں اور وہ اپنے قرضداروں کو کانی رعایت دے کر کہتا ہے تو تم لوگ مجھے اصل رقم کا پچاس ساٹھ فی صدی ادا کردو- باتی رقم میں تمہیں چھو ژ دوں گا- اتنی رعایت دینے کے باوجود وہ انتا بالدار ہے کہ باتی سب دو کانداروں میں اس کانمبراول ہے-

اس مثال کے مطابق ہم خود دیکھیں گے اور اپنے قار کین کو دکھائیں گے پادری صاحب ہم کو رعایت دیتے ہیں یا النا ہم سے سود لیتے ہیں۔ آپ کا مندرجہ ذیل مقولہ شائد رعایت ہے۔ آپ لکھتے ہیں کہ:

" ہم نے اس رسالہ میں اہل اِسلام کو ایک اور رعایت دے دی ہے بیخی ہم نے اسلامی عقائد بیان کرتے وقت صرف قرآنی آیات سے استدلال کیا ہے۔" ---- صفحہ ک)

شائد پادری صاحب کو معلوم نه ہو گا کہ بیہ طریقه رعایت نہیں ہے۔ بلکه مخاطب کو ایک تک دائرے میں محبوس کرنا ہے۔ ایسا کرنے میں آپ سوای دیا نند کے متبع ہیں۔ جو سیار تھ پر کاش کے دیباچہ میں مسلمانوں کو ایسی ہی رعایت دے چکے ہیں- رعایت ہم اس صورت میں سمجھتے ہیں کہ آپ دونوں ندہموں (مسجیت اور اِسلام) کو ایک ہی ترازو میں تولتے۔ اپنے لئے تو یہ طرز عمل اختیار کرتے ہیں کہ مسیح کی تعلیم کے علاوہ حواریوں اور حواربوں کے شاگر دوں کے خطوط بھی الهای نوشتوں کے ساتھ پیش کرتے جاتے ہیں-جواہل إسلام ك نزديك كوئى حيثيت نهيس ركصت بلكه يهال تك بهى باته مارت بي كه

منجئی عالمین کی تعلیم کے نام سے معیاہ کا حوالہ دیتے ہیں جو مسے سے سینکروں برس پہلے کی تصنیف ہے۔" ---- (میسحیت کی عالمگیری صفحہ ۲۱۰)

پادری صاحب نے جبلی میلانات کی تفصیل ضرورت سے بہت زیادہ طویل عبارت میں کی ہے۔ مگر پھر بھی فطرت کا تقاضا بورا نہیں ہو سکا۔ یادری صاحب لکھتے ہیں۔

" مرایک انسان کی سرشت میں یہ بات داخل ہے کہ وہ خوفناک اشیاء سے ڈر تا ہے اور این بوی بچوں سے پار کرتا ہے۔ پس دین فطرت وہ ندہب ہے جو ہمارے جبلی قویٰ کو ان کی فطرت کی مطابق نشوونما پانے میں راہنما ہو اور ان کے جائز اور مناسب استعال کے وسائل کو اختیار کرنے میں ممدو معاون ہو۔ پس عالمگیر فد ہب کا سے کہ ان جبلی قوی کوجو انسانی فطرت میں ودبیت کئے گئے ہیں-الی منشاء اور ارادے کے مطابق کامل کرے-"

(دِين فطرت صفحه ۱۰۱۹)

جارا بھی اس پر صاد ہے- قار کین اب پادری صاحب کا دعویٰ متنازعہ سننے آپ مجیب: فرماتے ہیں کہ

"میعیت کاب دعویٰ ہے کہ صرف خداوند مسے ہمارے جبلی قویٰ کو خدا کے ازلی ارادے اور منا كے مطابق بايد يحيل تك بنجاسكا ب-"----(صفحه اا)

پس یہ ہے ساری کتاب کا موضوع بحث- اپنے اس وعویٰ کو ثابت کرنے کے لئے

آپ نے کتاب کے انیس صفح محض تمہید سے پر کردیئے ہیں۔ آ ٹر کار بڑی طول کلامی کے بعد اصل مضمون کے متعلق آپ کے منہ سے بمشکل الفاظ ذیل نکلے ہیں۔

"اسلام اور دیگر کل نداہب ای پر اکتفاکرتے ہیں کہ گناہگار کو نیکی کا درس دے دیں اور نصحت کردیں۔ اس سے زیادہ وہ نہیں کرتے اور نہ کرنے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ لیکن ہر مخض تجربہ سے جانتا ہے کہ نصیحت کی قوت جبلت کی زبردست طاقت کے سامنے بیج ہوتی ہے۔ لندا وہ کارگر نہیں ہوتی اور نہ ہو سکتی ہے۔ " ---- (صفحہ ۱۹٬۲۹)

اسلام کے ساتھ دیگر کل نداہب کو شامل کرنے سے آپ کا مقصد غالبا اپنے میں بھاگیا ہے۔ اور لفط کل بے خبری میں لکھا گیا ہے۔ و پادری صاحب اس کو واپس لے لیں۔ آپ کے اس کلام کا مطلب یہ ہے کہ ایک گنامگار بندہ دربار محمدی میں آئے تو آخضرت اس کو محض انابی فرمائیں گے کہ تو فلال فلال کام مت کر۔" اس سے زیادہ کچھ نہیں کر سکیں گے۔ لیکن اگر وہ میچ کے پاس آئے گاتو آپ علاوہ اس نصیحت کے کہ اس کو گناہ چھو ڑنے کی طاقت بھی بخشیں گے۔ جس سے وہ گناہ کی بری عادت کامقابلہ کرسکے گا۔ آپ کا یہ دعویٰ دراصل اس بنیادی پھر (الوہیت میج) پر مبنی ہے جس پر کتاب بذا میں گذشتہ صفحات میں مفصل بحث ہو چکی ہے۔ چو نکہ پادری صاحب اور ان کے ہم نواا بھی تک میچ کو مجسم الہ مانتے ہیں۔ اس لئے وہ اس اصول پر میچ کو حقیقتہ ہدایت بخش اور توفیق بخش کے جاتے ہیں۔ گر قرآن چو نکہ پنجبر اِسلام کو درجہ الوہیت سے خالی اور منصب نبوت پر فائز ٹھرا تا ہے۔ اس لئے وہ اس اصول کے ماتحت صاف کہتا ہے۔

پهچادينا) اين به بله خدا بس لوچا به خود اي بدايت لربا به -تمهار امنصب تبليغ ب- "إنْ عَلَيْكَ إلاَّ الْبَلاَغُ" ---- (ب٢٥: ٦٤)

مہاراسطیب بی ہے۔ مین علیف او البلاع میں ہے۔ ان علیف اور ایک عالی کا تبلیغ میں بہت بردا فرق کی تبلیغ میں بہت بردا فرق ہو اور آپ کے مرتبہ کے لحاظ سے ایسا فرق ہونا ضروری ہے۔ وہ فرق میر ہے کہ جہاں تک انسانی کمال کی حدہے آپ کے اثر صحبت سے متلاشیان حق پاکیزگ حاصل کرتے۔

جیسا کہ قرآنی اِرشادہے۔

هُوَ الَّذِى بَعَثَ فَي الْأُمِتِيْنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوْا عَلَيْهِمْ اٰيَاتِهِ وَيُزَكِّنِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَانْ كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِى ضَلَالٍ مُّبِيْنٍ (١٣٨:٥١١)

> وی خدا ہے جس نے ان پڑھوں میں اپنا پیغیر بھیجا جو ان کو خدا کی آیتیں پڑھ کر سناتا ہے اور پاک کرتا ہے اور ان کو اللہ کی کتاب اور دانائی کی باتیں سکھاتا ہے۔اس سے پہلے وہ لوگ صرت گمرای میں تھے۔

یہ آیت آنخضرت کا منصب اور حیثیت صاف بناتی ہے کہ آپ قرآن کو سمجھاتے اور روحانی حکمت سکھاتے اور اپنے اثر صحبت سے اپنے متبعین کوپاک کرتے۔ لیکن یہ تزکیہ اور تطهیرانسانی کمال کی حد تک ہوتا۔الوہیت کی شان اس میں نہ ہوتی۔ جس کاذکراس شعر میں

محبت صالح ترا صالح کند محبت طالع ترا طالع کند آگے چل کریادری صاحب فرماتے ہیں۔

"میحیت بی ایک داحد ند بہ جویہ نی پیدائش ہم کو عطاکرتا ہے۔ خداد ند میج بی اکبلا ہادی ہے جونہ صرف ہم کو راہ ہدایت بتاتا ہے۔ (یو حنا۱۳۰۱) بلکہ ہم کو دہ زبردست طاقت عطا فرماتا ہے۔ جس کی مدد ہے ہم اپنی جبلت کی طاقت کو ایک جانب ہے ہٹاکر دد سری طرف راغب کر بحتے ہیں۔ اس کے ہی فضل ہے ہم کویہ نوفیق عطا ہوتی ہے۔ "----(صفحہ نبر۳۳) یہ اقتباس پہلے اقتباس کا اعادہ ہے یا اس پر تفریع ہے۔ اس میں میسحیت کی فضیلت کاذکرہے۔ خاص کریہ فقرہ کہ۔

"مسيح بى اكيلا مادى ب-وه بم كوز بردست طاقت عطا فرما تا ب-"

قابل غور اور محل بحث ہے ، کیونکہ اس میں مسیحی ندمب کی نضیلت کاذکرہے-اس لئے مسیحی کتب کے حوالوں سے ہم اس کی تحقیق کرتے ہیں-

ونیاکی تاریخ کتب اور مسیحی اناجیل بلانقاق شادت دیتی ہیں کہ یہود مسیح کے ساتھ بری مختی سے چیش آتے رہے- یمال تک کہ انہوں نے آپ کے سریر کانٹوں کا تاج رکھ کر آپ کو صلیب پر چڑھا دیا اور ہاتھوں میں میخیں گاڑ دیں۔ اس حالت میں یبوع مسیح کی بیہ فریاد کہ:

"اے میرے خدا 'اے میرے خدا تونے مجھے کیوں چھوڑ دیا۔"

آپ کا صحیح مقام (عبودیت)متعین کرنے کے لئے ایک فیصلہ کن جملہ ہے۔

" یودیوں پر آپ کی قوت بخش نے کوئی اثر نہیں کیا' بلکہ آپ کے خاص حواریوں میں دنیا ہے جات کے خاص حواریوں میں دنیا

پر بھی اثر نہیں کیا۔ جنہون نے یوم صلیب کی صبح ہونے سے پہلے ہی یبوع مسے پر لعنتیں بھی اور ان سے اپنی علیحد گی کا ظہار کیا۔ "---- (متی باب ۲۲)

کیا اس کا نام قوت بخشی ہے کہ اپنے محبت یافتہ اشخاص کو بھی بے نصیب رکھا۔ جس پر انہوں نے بزبان حال بیہ شعر پڑھا۔ ۔

> بی سمندر دکیے لی ہم نے تیری دریا دلی تشنہ لب رکھا صدف کو بوند پانی کی نہ دی

ذرا اور نیچ آجائے' مسیحی دُنیا میں اول نمبریورپ کا ہے۔ اس کی نیک بختی اور ملاحیت کی جو کیفیت شروع سے رہی ہے۔ وہ عیاں راچہ بیاں کی مصداق ہے۔ شراب خوری' خزیر خوری' زناکاری' غلط کاری کوئی جرم ہی نہیں' شائد کفارہ مسیح کے عقیدہ نے ان لوگوں کو گناہوں کی سزاسے بے خوف کردیا ہو۔ یادری صاحب۔

مصلحت نیست که از پرده بیرول افتد راز ورنه در مجلس رندال خبرے نیست که نیست پادری صابب کابی مقوله کیبی ناوا قفیت پر مبنی ہے که

" قرآن نیک اعمال کی دعوت دیتا ہے۔ لیکن نہ تونئ پیدائش کی تعلیم دیتا ہے کہ کمی مخض کو نیا مخلوق بنانے پر قادر ہے۔ جس کا مطلب سے ہے کہ دین فطرت کے لوازم اس میں سرے سے نہیں ہیں 'تمام ادیان عالم میں مسیحی دین کو یہ طغرائے امتیاز حاصل ہے۔ "۔۔۔۔۔ (صفحہ ۲۲) اس کا جواب ہم پہلے دے بچکے ہیں کہ ہم مانتے ہیں کہ قرآن اور ملہم قرآن میں اس کا جواب ہم پہلے دے بچکے ہیں کہ ہم مانتے ہیں کہ قرآن اور ملہم قرآن میں الوہیت کی طاقت نہیں ہے۔ ہاں اپنی کمال تاثیر کے لحاظ سے تمام مخلوق میں ان کا

درجہ سب سے بلند ہے میہ صرف ہمارادعویٰ ہی نہیں ' بلکہ اس کاواضح نمونہ بھی سنئے۔

142

قرآن مجید میں خداوند تعالی صاحب قران کے انقلاب انگیز اثر کے اظہار کرنے فرما اے۔

وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذَا كُنتُمْ اَعْدَاءً فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوْبِكُمْ فَاصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِة اِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَي شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَانْقَذَكُم مِنْهَا كُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَانْقَذَكُم مِنْهَا كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُوْنَ -

(پ۳:۵۲)

رجم الله كى نعمت جو تم پر ہے اس كوياد كروكه تم دشمن تھے ' پھراس نے تمارے دلوں ميں الفت پيدا كر دى اور تم اس كى نعمت (قرآن) كى بركت سے بعائى بعائى بن گئے اور تم آگ كے گڑھے پر تھے پھراس نے تم كو بچا ديا- اس طرح سے الله اپنى آيات كھول كربيان كر تا ہے۔ تاكه تم برايت ياؤ-

اس انقلاب کو ملاحظہ کیجئے ، قرآن مجید کی تاثیر کا کیسا بین ثبوت ہے۔ جس کا قار کمین: اظہار مولانا حالی مرحوم نے مندرجہ ذیل بند میں کیا ہے۔ ۔ اطہار مولانا حالی مرحوم نے مندرجہ ذیل بند میں کیا ہے۔ ۔ ا

وہ دین جس نے اعدا کو اخوال بنایا وحوش اور بہائم کو انسال بنایا درندوں کو غم خوار دورال بنایا گذریوں کو عالم کا سلطال بنایا

وہ خطہ جو تھا ایک ڈھوروں کا گلہ گراں کر دیا اس کا عالم سے پلہ

پادری صاحب! قرآن مجید نے وُنیا میں جو روحانی انقلاب بپاکیا- اس کی شادت تو تمام جمال دے رہا ہے کہ صرف تئیس سال کے عرصہ میں اپنے اتباع کو ذلت و خواری کے تختہ سے اٹھا کر عزت و حکومت کے تختہ پر بٹھا دیا اور ہر قتم کی غلط کاری میں جتا لوگوں کو متفیوں کا امام بنا دیا- پھر آپ کا یہ کمنا کہ قرآن میں طاقت نہیں ہے- کس قدر بے انصافی پر مبنی متفیوں کا امام بنا دیا- پھر آپ کا یہ کمنا کہ قرآن میں طاقت نہیں ہے- کم قدر مسیح کا سزباغ دکھا ہے- ہال مسیحیت نے اس قوت کا جو اظمار کیا ہے وہ صرف اتنا ہے کہ کفارہ مسیح کا سزباغ دکھا کر مجرموں کو گناہوں کی پاداش سے لے خوف کر دیا ای لئے اب ان کی ذبان پر یہ کماوت حاری ہے-

سیاں مھنے کوتوال اب ڈر کس کا

### اسلام اور مسیحیت

143

خوف کی جبلت: جبلت خوف سے پادری صاحب کی مراد فطری خوف ہے' یعنی کسی زبردست طاقت سے ڈرناجو انسان کی طبعی عادت ہے۔ پادری صاحب اس کو جبلت خوف سے تجبیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

"خوف کی جبلت تمام حیوانات کی بقا کے لئے ضروری ہے- انسانی سرشت میں یہ جبلت قوی ترین جبلتوں میں سے ہے-" ---- (صفحہ ۲۳)

ا تنامضمون تو فریقین کومسلم ہے۔ آگے چل کر آپ کھتے ہیں کہ

"لازم ہے کہ دین فطرت کے عقائد ایسے ہوں جن سے اس جبلت کی غیرمعتدل برانگیختگی واقع نہ ہو تا کہ انسان ہول اور دہشت کانشانہ بنارہے۔"

اس پر بھی ہمارا صادہے' اسی معیار پر پادری صاحب تفریع کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ "حق یہ ہے کہ جس قدر کسی ذہب میں دہشت کا عضر غالب ہوگا- اس نسبت سے وہ فدہب ادیان عالم میں ادنی پایہ کاشار کیا جائے گا-"----(صغہ ۲۵)

یہ اصول بھی ہمیں مضر نہیں- ان تمہیدات کے بعد آپ خاص اِسلام پر او چھے ہتھیاروں سے حملہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں-

"اسلام میں خوف کاعضراس طرح کار پرداز ہے جس طرح وحثی اقوام کے نداہب باطلہ میں دیو تاؤں کا خوف کام کرتا ہے۔"----(صفحہ ایضا)

قرآن مجیدنے خوف اور محبت کو ایسے اعتدال پر رکھاہے کہ باید و شاید بہت می مجیب: مجیب: ۔ آیات نقل کرنے کی ضرورت نہیں 'نمونہ کے طور پر ایک ہی کافی ہے۔

نَتِئَ عِبَادِى آنِي آنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ۞ وَآنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الْأَلِيمُ الْعَلَىمُ الْأَلِيمُ

(پ۱۱:عم)

سرجم "اب یغیم! میرے بندوں کو بیہ اطلاع دے دو کہ میں بڑا ہی پیشن ہار اور ممریان ہوں اور بیہ بھی کمہ دو کہ مجرموں کے لئے میرا عذاب بڑا ہی درد ناک ہے۔

144

کیمامعتدل کلام ہے کہ خوف اور محبت کو اعتدال پر رکھاگیاہے اس کے مقابلہ میں مسیحت نے جو تعلیم دی ہے اسے ہم آگے چل کر نقل کریں گے۔ اس سے آگے پادری صاحب مسیحیت کا طغرائے امتیاز بتانے کو لکھتے ہیں کہ

"میسجیت ہم کو یہ تعلیم دہی ہے کہ خداوند کاخوف دانش کی ابتدا ہے (مثال ا- 2) خداوند کا خوف پاک ہے (زبور ۹-۹) خداوند تمهارا تم ہے سوائے اس کے اور کیا چاہتا ہے کہ تم اپنے خدا کاخوف مانو اور اس کی سب راہوں پر چلو اور اس سے محبت رکھو۔"----(استثناء ۱۰-۱۲) ان حوالہ جات کو پیش کرکے آپ نے یہ نتیجہ نکالا ہے کہ

"کتاب مقدس کے ندکورہ بالا اقتباسات بطور مشتے نمونہ از خردارے دیئے گئے ہیں ان سے واضح ہوگیا ہوگا کہ مسیحیت میں خدا کاخوف کس قتم کاہے۔"

"بد خوف دانش كى ابتداء اورپاك باس سے خداكى محبت پيدا موتى ہے-"

(صفحه ۳۳)

پادری صاحب! آپ کو إسلای تعلیم متعلقہ خوف تو وحثیانہ نظر آتی ہے۔جو بالکل مجیب:

- اعتدال پر مبنی ہے۔ جس کا جوت ہم قر آئی آیت کے حوالہ سے دے چکے ہیں۔
لیکن مسیحیت کی تعلیم آپ کی نظرے کیول او جھل رہی 'بائیبل خدا کے غضب اور انتقام
وغیرہ کے متعلق جو تعلیم دیتی ہے اسے توجہ سے سنتے اور اسپے ہم نوا ممبرول کے ساتھ بیٹھ کر
غور کیجئ! خداوند موکی کو فرما تا ہے۔

"خداوند خدا رحیم اور مهربان قرمیں دھیما رب الفیض و وفا ہزار پشتوں کے لئے فضل رکھنے والا گناہ اور تقصیر اور خطاء کو بخشے والا- لیکن وہ ہر حال میں معاف نہ کرے گا- بلکہ بابوں کے گناہ کاان کے فرزندوں سے اور فرزندوں کے فرزندوں سے تیسری اور چوتھی پشت تک بدلہ لے گا-"---(خروج میں پشت تک بدلہ لے گا-"---(خروج میں پشت کے بدلہ کے گا-"---(خروج میں پشت کے بدلہ کے گا-"---

الله الله الله كس قدر جوش غضب ہے كه ذار روس كے مظالم بھى اس كے مقابله مجيب:

مجيب:
ميں ہے ہيں كه گناه كابدله گناهگار كے بيوں 'پوتوں اور پر پوتوں وغيره سے ليا جاتا ہے۔ مسيحى دوستو! دُنياكى كسى حكومت ميں ايسا قانون ديكھايا سناہے۔ جيسا آپ كے مسيحيت خدا كے حق ميں بتاتى ہے كہ ايك گناهگار كے گناهكى سزاكى ايك بے گناہوں كو دى جائے۔ گر

145

ندہب میں یہ پہلاہی واقعہ نہیں ہے اور نہ اس کے لحاظ سے یہ کوئی عجیب بات ہے۔ کیونکہ مسحیت نے دُنیا کے بہت بڑے معزز اور خدا کے مقرب اور معصوم (ناکردہ گناہ) بندے کو پھانی پر چڑھاکر گناہ گاروں کی نجات کا ذریعہ سمجھا۔ ایسا کرتے ہوئے اس کو نہ تو عدل وانصاف کا اصول مانع آیا اور نہ خدائی رحم نے اس کو اس ظلم سے باز رکا۔ پادری صاحب ایسے کزور ہمتھیاروں سے قرآن مجید کے مضبوط قلعے پر جملہ کرکے خود اپناہی نقصان کررہے ہیں۔ یاد رکھئے کہ قران کا قلعہ ایسا مضبوط ہے کہ مٹی کے گولوں سے اسے کوئی صدمہ نہیں پہنچ سکتا۔ لیکن اس کا حملہ اتنا زبردست ہے کہ انٹورپ کا قلعہ بھی اس کے مقابلہ میں نہیں ٹھر سکتا۔ اس لئے اسلام اپنے مخالفوں کو للکار تا ہوا بزبان حال کہتا ہے۔ ۔

ہاں تامل دم ناوک مگانی خوب نہیں میری چھاتی ابھی تیروں سے چھنی خوب نہیں اس سے آگے آپ لکھتے ہیں کہ

"اسلام کے خداکی ذات صفات ایس ہیں جن سے ہر لحظ خوف اور دہشت نیکتی ہے۔ لیکن مسیحت کے خدا نے ہم کو دہشت کی روح دی ہے۔" ۔۔۔۔۔(صفحہ ۳۲)

ابھی ہم جواب دے چکے ہیں کہ قرآن مجید خدا تعالیٰ کو ہر جگہ غنور و رحیم کی مجیب:

حییب:

حیثیت سے پیش کرتا ہے اور بار بار کہتا ہے۔ "اِنَّ اللّٰهَ بِالنَّاسِ لَرَوُفٌ رَّحِیْهُ"

(خدا سب لوگوں پر شفقت اور رحم کرنے والا ہے) رؤف اور رحیم دونوں صیغے مبالغے کے ہیں۔ جن کے معنی ہیں بہت بڑا مہان اور بہت زیادہ رحم کرنے والا اس سے بھی زیادہ گناہگاروں کو تسکین دینے والی آیت سنے۔ اِرشاد ہے۔

اِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ ---- (پ١١:32) خدا كَنْگاروں كے لئے بخش ہارہے-

الله الله رحمت اور مغفرت كاسمندركس قدر جوش مار ربائه كه لوگوں كے ظلم و ستم كے باوجود خدا ان كے لئے عشن ہارہے- البتہ يہ ہم مانتے ہيں كه مسيحيت جيسارحم قرآن ميں واقعی نہيں ہے كہ ظالم بدكاروں كی خاطرايك بے گناہ انسان كو بھانی كے شختے پر لئكا دیا

### ط 146 عصوریت اسلام اور مسیدیت

جائے اور غصے کی آگ بھڑک اُٹھے تو ہے گناہ بچوں کو بھی فنا کر دے۔ جس کے مقابلہ میں ظالم حملہ آوروں کے حملے بھی بیچ معلوم ہوں- ایسے خونخوار اور ظالم خدا کے حق میں بجزاس کے کیا کماجائے۔ ۔

وفاکیسی کماں کاعشق جب سرچھوڑنا ٹھمرا تو چراے سنگدل تیرائی سنگ آستال کیوں ہو آگے چل کر پادری صاحب جبلت تولید کا ذکر کرتے ہیں۔ اس سے آپ کی مراد ازدواجی تعلق ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں کہ

"ز اور مادہ کے باہمی تعلقات ای جنبی جبلت کی وجہ سے ظہور میں آتے ہیں- انسانی معاشرت کے لئے یہ جبلت (ازدواجی تعلق) نمایت ضروری ہے-"---(صفحہ ۳۹)
اس پر ہمارا بھی صاد ہے-اس مبحث میں آپ کو اِسلام میں دو نقص نظر آئے ہیں-

اس پر جماران کی صادیے-اس جنگ میں اپ نواسلام مجیب: مجیب: یعنی تعداد ازواج اور طلاق-چنانچه آپ لکھتے ہیں- کہ

"جن اقوام میں وحدت ازواج کی بجائے کشت ازدواج رائج ہے اور بیاہ کے رشتے کی طرف سے لا پرواہی افتیار کی جاتی ہے اور طلاق عام روز مرہ کا واقعہ ہو جاتا ہے۔ ان اقوام میں زوال پیدا ہو جاتا ہے۔"

تعداد ازواج کاجواب پہلے صفحہ ۴۳ پر بھی آچکا ہے۔ یمال بھی کچھ لکھا جائے گا۔

طلاق کاذکر آگے آتا ہے۔ تعداد ازواج کے متعلق پادری صاحب لکھتے ہیں کہ

دین فطرت کا کام میہ ہے کہ (۱) وحدت ازدواج کی تعلیم دے (۲) نراور مادہ کے رشتہ کے قیام ' استواری اور پائیداری اور اس کی دوای حالت کی تلقین کرے (۳) طلاق کی ممانعت کرے اور اس بات کا محرک ہوکہ جبلت جنسی کی وافر اور فاضل طاقت اور عظیم توانائی 'اعلیٰ ترین مقاصد اور اغراض کو حاصل کرنے کی جانب راغب ہو جائے۔"۔۔۔۔(صفحہ ۳۳)

یہ ہے پادری صاحب کے نزویک دین فطرت کے معیار جس کا کچھ حصہ مسلم ہے اور کچھ غیر مسلم- متنازعہ جھے کاذکر آگے آتا ہے۔ پادری صاحب لکھتے ہیں کہ:

" کلمته الله کی تعلیم نے آدی 🍑 اور عورت کے باہمی ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔

--- جنسی تعلقات کی کایا پلیٹ دی۔ جونر اور مادہ کے تعلقات آپ کے زمانہ میں رائج تھے۔ وہ موسوی شریعت کے ماتحت تھے آپ نے ان کے تمام غیر کھمل عناصر کو فارج کرکے اس رشتہ کو کائل طور پر پاکیزہ بناویا۔ عورت بچے جننے کی مشین اور مردکی شہوت کا آلہ کار نہ رہی۔ بلکہ مردکی طرح ایک آزادانہ ذمہ دار ہستی ہوگئی۔ جس سے خدالازوال محبت کرتا ہے اور جس کی روح کی خاطر این اللہ نے اپنی جان دے دی۔ خداکی نظر میں مرد اور عورت کے حقوق مسادی ہیں۔ پس انجیل جلیل یہ تعلیم دیتی ہے کہ جنسی جبلت کے جائز استعمال کے لئے ہر مرد ابنی بیوی اور ہر عورت اپنا شو ہر رکھے! شو ہر بیوی کا حق ادا کرے اور بیوی شو ہر کا حق ادا کرے اور بیوی شو ہر کا حق ادا کرے اور بیوی شو ہر کا حق ادا کرے۔ "(ص ۲۲ م ۲۵ م ۲۰۰۵)

پادری صاحب نے اس بیان میں اِسلام ہی پر حملہ نہیں کیا- بلکہ اپنی مسلمہ مجیب:
موسوی شریعت پر بھی ہاتھ صاف کیا ہے- چنانچہ اس کو نامکمل اور قابل اخراج قرار دیا ہے حالانکہ مسے کا قول ہم بار ہا نقل کر چکے ہیں کہ

"موسوی شریعت یعن تورات کا ایک شوشه بھی منسوخ نہیں ہوگا۔"(انجیل متی باب ۵)

آپ کا بید لکھنا کہ "خدا کی نظر میں مرد و عورت کے حقوق مساوی ہیں۔" اس

بارے میں قرآن مجید کی آیت ذیل ایس صاف ہے کہ آپ کا بید فقرہ گویا اس کا ترجمہ ہے۔!

ارشاد ہے۔

وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِی عَلَیِهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ ---- (پ ۲ : ۲ ا)

حقوق خادندوں پر دیے ہی ہیں۔ جیسے خادندوں کے عقوق خادندوں کے عقوق خادندوں کے علاقہ ہوں۔ جیسے خادندوں کے علاقہ ہوں کی جانے ہوں کے علاقہ ہوں کے علی ہوں کے علاقہ ہوں کے علا

عورتوں پر-"

آپ کا میہ فقرہ کہ شوہر بیوی کا حق ادا کرے- دراصل اس آیت کریمہ

کا ترجمہ ہے۔

عَاشِرُوْهُنَّ بِالْمَعْرُوْفِ ---- (پ ٣ : ع ١٣)

"عورتول کے ساتھ عمدہ بر ہاؤ کیا کرو۔"

یہ تو اصل اعتراض کا جواب ہے- اب ہم پادری صاحب کی ہوشیاری کا ذکر کرتے ہیں- آپ نے آگے چل کر موسوی شریعت کی کتاب پیدائش سے یہ فقرہ نقل کیا ہے کہ:

"مردعورت ایک جان ہوں گے۔"۔۔۔ (باب ۲۳:۲۳) بھراس فقرہ کے ساتھ ہی لکھاہے کہ:

''انجیل جلیل نے بیہ تعلیم دی ہے کہ مرد وعورت کے جنسی حقوق مساوی ہیں۔

---- (صفحہ ۵۳۵)

اس اقتباس میں پادری صاحب نے جس ہوشیاری کا ثبوت دیا ہے اگر کسی اور سے
الی ہوشیاری سرزد ہوتی تو ہم اس کا نام مکاری اور عیاری رکھتے۔ کتاب پیدائش میں اصل
واقعہ اس وقت کا ہے۔ جب حضرت آدم اور حواسے گناہ سرزد ہوا۔ چنانچہ پیدائش کے پورے
الفاظ یہ ہیں۔

"مرد اینے مال باپ کو چھوڑے گا اور اپنی جورول سے ملا رہے گا اور وے ایک تن ہول گے-"----(بیدائش باب ۲:۲۳)

> وفا کے واسطے میری تلاش ہوتی ہے کوئی زمانے میں جب دوسرا نسیں ملتا!

### اسلام اور مسيحيت

149 ====

اسی طمن میں پادری صاحب نے طلاق کا مسئلہ بھی چھیڑا ہے اور اپنے دعویٰ پر انجیل مرقس باب: ۲ نقل کی ہے۔ مسئلہ طلاق جس حقیقت پر مبنی ہے اسے سمجھ لینے سے بیہ مسئلہ صاف حل ہو جاتا ہے۔ پس قار کین غور سے سنیں۔

نکاح ایک مصنوعی تعلق ہے قدرتی نہیں ہے۔ یعنی جس طرح انسان کا تعلق مال باپ بہن کے ساتھ قدرتی ہے اس طرح یوی کے ساتھ قدرتی نہیں ہے۔ اس کی مثال بالکل واضح ہے کہ مسلمانوں میں چچا زاد اور ماموں زاد بہنوں سے رشتہ نکاح جائز ہے جب تک عقد نکاح نہ ہو جائے وہ لڑکی چچا زاد بہن تو ہے۔ گرمنکوحہ یوی نہیں ہے۔ انہی معنی میں عقد نکاح کو قدرتی نہیں بلکہ مصنوعی کما جاتا ہے اور جو تعلق مصنوعی ہو وہ قابل انفکاک (ٹوٹنے والا) ہوتا ہے اس کے بر عکس قدرتی تعلق ناقابل انفکاک (نہ ٹوٹنے والا) اس لئے باپ بیٹے کی ذہبی تبدیلی کی وجہ سے نبیت ولدیت معدوم یا منسوخ نہیں ہو جاتی۔ گر ازدواجی تعلق تبدیل عدیت معدوم یا منسوخ نہیں ہو جاتی۔ گر ازدواجی تعلق تبدیل غورت کے بدکار ہو جانے کی حالت میں طلاق دیے کی اجازت دی ہے۔ مسے نے بھی عورت کے بدکار ہو جانے کی حالت میں طلاق دیے کی اجازت دی ہے۔ چنانچہ مسے کے الفاظ یہ ہیں۔

" یہ بھی کہا گیا تھا کہ جو کوئی اپنی بیوی کو چھوڑے اسے طلاق نامہ لکھ دے۔ لیکن میں ٹم سے کہتا ہوں کہ جو کوئی اپنی بیوی کو حرامکاری کے سوا کسی اور سبب سے چھوڑ دے وہ اس سے زناکرا تا ہے۔" ---- (متی باب ۳:۵)

یے دونون إرشادات (موسوی اور عیسوی) اسی اصول پر منی ہیں جو ہم نے عرض کیا ہے کہ نکاح مصنوعی تعلق ہونے کی وجہ سے قابل انفکاک ہے۔ جس پر عمل در آمہ صرف سخت ضرورت کے وقت جائز قرار دیا گیا ہے۔ معمولی کراہت طبعی یا ناراضگی کو موجب طلاق نمیں مھیرایا گیا۔ بلکہ اس کے متعلق صاف إرشادہے۔

عَاشِرُو هُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَانْ كَرِهْتُمُو هُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوْا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيْهِ خَيْرًا كَثِيْرًا ---- (پ٣:٥٣)

جے "عورتوں کے ساتھ نیک سلوک کیا کرو اگر تم ان کو کمی وجہ سے تاپیند کرو تو بھی نباہ کرتے رہو کیو تکہ بہت ممکن ہے کہ تم کمی چز کو تاپیند کرو اور

150

خدااس میں بہت خیرو برکت پیدا کر دے۔"

طلاق کی مردہ صورت ہروقت پادری صاحب کی آئھوں میں پھرتی ہے۔ وہ کوئی بھی عنوان قائم کریں اس کے ذیل میں طلاق کا ذکر ضرور کرتے ہیں۔ چنانچہ صفحہ ۲۷ پر آپ "مال باپ کی جبلت یا والدینی جبلت "کاعنوان قائم کرکے صفحہ ۷۸ پر "طلاق" کی بحث دوبارہ شروع کردی ہے اس کے ضمن میں آپ لکھتے ہیں کہ

"کلمتہ اللہ نے صاف تعلیم دی ہے کہ زنا کا گناہ ازدواج کے پاک رشتے کو خود بخود تو رُدیّا ہے۔ کیونکہ اس سے پاک رشتہ ناپاک ہو جاتا ہے۔" ---- (صفحہ ۸۰)

تجیب: یہ الفاظ مسیح کے نہیں ہیں۔ آپ کے اصل الفاظ نقل ہو چکے ہیں کہ "جو کوئی اپنی بیوی کو حرام کاری کے سوا کسی اور سبب سے چھوڑ دے وہ

اس سے زنا کراتا ہے۔"

يهال مهم صرف اتنا يوچه بي كه ان صور تول مين مرد كياكر -؟

- ۔ کسی مرد کی بوی غیر مرد کے ساتھ سیر کرنے جاتی ہو۔
- ۲- غیر مرد کے ساتھ ہنسی نداق کرتی ہویا خفیہ خط و کتابت کرتی ہو-
  - ۳- چوري کرنے کی عادي ہو-

  - ۵- خاوند کی پہلی ہوی کے بچوں سے دشنی رکھتی ہو-
- ۲- خاوند کے والدین یا دو سرے معزز رشتہ داروں کی توہین کرتی ہو۔
  - این پرائے سے خواہ مخواہ لڑنے جھگڑنے کی عادی ہو۔

ان جیسی تمام صورتوں میں مرد کوانجیل کاکیا تھم ہے؟کیاوہ ایسی بیوی کواپی گردن کا طوق بنا کراپی زندگی کو بیشہ مصیبت میں مبتلا رکھے یا مخلصی کی کوئی راہ اِختیار کرے- قانون قدرت کو ملحوظ رکھ کرجواب دیجئے-

ایسے واقعات ہمارے مشاہدے میں بکثرت آئے ہیں کہ مرد عورت میں ناچاتی اور سوء مزاجی بعض دفعہ طبعی طور پر ہوتی ہے اور بعض دفعہ قدرتی طور پر-طبعی طور پر تو یوں ہوتی

151

ہے کہ مردیا عورت اپنی شکل و شاہت میں اس درجہ پر ہوتے ہیں۔ جس کاذکر شیخ سعدی نے اپنے ایک شعرمیں یوں کماہے ۔

تو گوئی تا قیامت دشت روئی بروختم است و بر بوسف کوئی
اس قسم کاایک واقعہ زمانہ رسالت میں بھی پیش آیا تھا۔ اس کی مخصر تشریح یوں ہے
کہ ایک عورت نے دربار نبوی میں آگر شکایت کہ کہ حضور! میں اپنے خاوند کے دین اور
اخلاق میں کوئی نقص نہیں پاتی۔ گرجب وہ میرے سامنے آتا ہے تو میرا دِل چاہتا ہے کہ اس
کے منہ پر تھوک دوں۔ حضرت نے اس عورت کاعذر معقول قرار دے کراس کو خاوند سے
علیحدگی اِفتیار کرنے کی اجازت دے دی۔

قدرتی اسباب کے کیس بھی ہمارے سامنے بہت آئے ہیں۔ مثلاً مرد غرض ' نکاح کے لحاظ سے نا قابل ہے یا آوارہ گرد ہے یا کسی خاص مرض میں مبتلا ہے۔ فریقین جوان ہیں۔ پھر کیا پادری صاحب ان دو قتم کے اسباب میں انجیل مرقس باب ۱:۲ کو پیش کرکے بیوی خاوند کو کسی حکم دیئے جا کمیں گے کہ تم دونوں ایک تن ہو کر رہو۔ واللہ اگر آپ کی کمیں گے تو وہ آپ کو جواب میں بیہ شعر سنادیں گے۔ ۔ ۔

شب فراق کی ہم جانمیں یا خدا جانے بلا کشوں پر جو گزرے تیری بلا جانے

الیی صورتوں میں قرآن مجید اور شریعت سابقہ نے اگر اس مصنوی تعلق کو قابل انفکاک قرار دیا ہے تو کیا جرم کیا ہے؟ اس ضمن میں پادری صاحب نے تعداد ازواج پر بھی بحث کی ہے۔ مگر قدرت کا عجیب تصرف ہے کہ اندر ہی اندر اپناکام کرجاتا ہے اور فاعل کو اس کی خربھی نہیں ہوتی۔ آپ کی ساری بحث کا ملحض یہ ہے جو آپ فرماتے ہیں۔

"جونکه ازدواجی تعلقات در حقیقت بچول کی شخصیت کی نشودنما اور ترقی کا ذریعہ ہیں-للذا الزم ہے کہ یہ تعلقات صرف ایک زوجہ سے متعلق ہوں اور مدت العمر پائیداری ہوں۔" (صفحہ کے سا

اس اقتباس میں پادری صاحب سے ایک لفظ چھوٹ گیا۔ جس کا اضافہ پادری ۔ صاحب کی منقولہ عبارت کے خلاف نہیں بلکہ ضروری ہے۔ اس لفظ کو ساتھ ملا

كرعبارت يوں ہونی چاہئے كه -

ازدواجی تعلقات در حقیقت قضائے حاجت نفسانی اور اولاد کی پیدائش اور بچول کی شخصیت کی نشوونماکاذربعه بین -

یہ عبارت انمی لفظوں میں ہونی چاہئے۔ کیونکہ یہ مضمون قانون قدرت کے مطابق ہے اس پر یہ نتیجہ پیدا کرنا کہ صرف ایک زوجہ سے تعلق ہو۔ کسی طرح صحح نہیں بلکہ اصل مقصد کے خلاف ہے۔ غور سیجئے کہ کسی کی منکوحہ عورت بانجھ یا دائم المریض ہو تو اس کا خاوند اولاد کی غرض سے کیوں دو سرا نکاح نہ کرے۔ ایک اور مثال ملاحظہ سیجئے۔

جنوری اہم عیں کوئی عورت حالمہ ہوئی۔ نو ماہ تک حمل رہا۔ عام دستور کے مطابق ولادت کے بعد وہی عورت اپنے بچے کو دودھ بلائے گی۔ کیونکہ اس کے بستانوں میں دودھ قدرت نے اسی غرض سے پیدا کیا ہے۔ پس سے تین سال کے لگ بھگ کا زمانہ تولید اولاد (نچے پیدا کرنے) کے لئے موزوں نہیں ہے اور اسی تولید اولاد کو آپ نے جبلت تولید سے تعبیر کرکے زیب عنوان کیا ہے۔

پس ضروری ہے کہ اس غرض کو ہیشہ ملحوظ رکھا جائے۔ ایس حالت میں آپ کا بیہ نتیجہ کسی طرح صحیح نہیں کہ ایک ہی عورت سے نکاح کیا جائے۔ اگر کسی محض کی متعدد یومیاں ہیں جو صاحب اولاد بھی ہیں اور اپنی اپنی اولاد کی پرورش بھی کرتی ہیں تو اس میں عقل سلیم کی روح سے کون سی قباحت لازم آتی ہے۔ قتر بر!

دہلی کے علاء میں سے ایک صاحب مولوی محمہ جونا گڑھی حال ہی میں فوت ہوئے ہیں۔
جین۔ <sup>©</sup> آپ کی تین بیویاں زندہ ہیں۔ جن کی اولاد انیس کس ہیں۔ آپ کی تینوں بیویاں ان کی زندگی میں بھی بطتیب خاطرا پی اپنی اولاد کی پرورش کرتی تھیں اور اب بھی کرتی ہیں۔ اس کے علاوہ کوئی مرد اس قدر جسمانی اور مالی طاقت رکھتا ہے کہ ایک بیوی اس کی ضرورت کو کفایت نہیں کر کئی تو وہ کیوں دو سری عورت سے نکاح نہ کرے۔

<sup>🗨</sup> آپ کی و فات ۲۸/ فروری ۴۱ ء مطابق کیم صفرا لسفر ۲۰ هه کو ہو کی ۱۲۰منه

153

خمون انبیاء:

دیکھتے ہیں تو بائیبل میں ہمیں ملتا ہے کہ حضرت داؤد اور حضرت سلیمان
ملیما السلام کی متعدد یومیاں تھیں۔ ملاحظہ ہوا سمو کیل باب ۳ ااور اسلاطین باب ۱۱ ان کے
اس فعل پر بائیبل میں کوئی ملامت نہیں ہے کیونکہ یہ فعل کی قانون قدرت کے خلاف نہیں
ہے۔ پس ثابت ہوا کہ ازدواج شریعت الیہ کے خلاف نہیں ہے۔ پھر معلوم نہیں کہ پادری
صاحب کاغیظ و غضب کس بنا پر ہے اور یہ فقرہ کس طرح صبح ہے کہ

"ازدواج کی نبت جو تعلیم کلمت اللہ نے دی ہے صرف فطرت کے لوازمات کے مطابق ہے۔ کیونکہ وحدت ازدواج اور اس تعلق کی مت العمر پائیداری اور قیام ہی نوع اِنسانی کی بقااور ترقی کاموجب ہو سکتی ہے۔" ---- (صفحہ ۴۸)

اس عبارت كاجواب حارب سابقه بيان مين آكيا ہے-

اظمار تعجب:

اوری صاحب نے جبلت جنسی یعنی ازدواج کو جنتی اہمیت دی ہے۔ اتن اور کسی جبات کہ انسانی معاشرت کے لئے یہ جبلت نمایت اہمیت رکھتی ہے اور یہ بھی کما ہے کہ بیاہ اور ازدواج کا وجود نمایت ضروری ہے۔۔۔۔(صفحہ ۳۹)

غالباس لئے پادری صاحب کے دِل میں کھٹکا ہوا کہ اس سے تو مسیحی ندہب پر بھب کا گولہ پڑے گا- کیونکہ مسیح ساری عمر مجرد رہے- انہوں نے جبلت جنسی کا نقاضا پورا نہیں کیا-جب بائٹی ندہب نے خلاف فطرت زندگی بسر کی تو اس کی تعلیم کا کیا حال ہو گا- حالا نکہ آپ خود ہی لکھ چکے ہیں کہ مسیح نے اپنے بیچھے کوئی کتاب نہیں چھوڑی بلکہ اپنااسوہ چھوڑا (مسیحیت کی عالم گیری صفحہ ۵۲) اس سوال کے جو اب میں پادری صاحب نے جو پچھ لکھا ہے وہ انہیں کے الفاظ میں بالاختصار درج ذیل ہے-

"منجی کو نین (میح) نے اس جبلت کی تمام کی تمام توانائی اور عظیم طاقت کو راہ خدا میں خرج کر دیا۔ خدا نے اس جبلت کی تمام کی تمام توانائی اور عظیم طاقت کو دیا میں و کی مبارک خدمت آپکے سپردکی تھی۔ پس آپ نے اپنی ساری عمر کو بے نظیرایٹار نغسی کے ساتھ فی سبیل اللہ وقف کر دیا۔ " ---- (صفحہ ۴۵ '۵۰) مطلب یہ ہے کہ مسیح کا برت العرب نکاح رہناان کی خاص دینی خدمت کی وجہ مجیب:

جویب:

جس میں بلااحثناء تعلق ازدواج کو ضرور قرار دیا تھا۔ اب اس سے احتیٰاء کرکے اپ وعوٹی کو کیوں بھول گئے۔

جس میں بلااحثناء تعلق ازدواج کو ضرور قرار دیا تھا۔ اب اس سے احتیٰاء کرکے اپ وعوٹی کو کیوں کزور کردیا، خیر ہمیں اس سے بھی تعرض نہیں ہال اس عبارت سے ہم اس بتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ امت کا ہر فرد اپ مقتدا کی اتباع کرنے کا مجاز بلکہ مامور ہے۔ پس ثابت ہوا کہ ہر مسیحی پر واجب ہیا کم سے کم اس کے لئے بمتر ہے کہ وہ ساری عمر کے لئے تجرو اختیار کرے۔ علاوہ اس کے ہم اس کے لئے بمتر ہے کہ وہ ساری عمر کے لئے تجرو اختیار کرے۔ علاوہ اس کے بوجھتے ہیں کہ وین الهی کی خدمت کرنے کیلئے مسیح سے پہلے بھی انبیاء علیم السلام ذنیا میں آتے رہے اور ان کی تبلیغ سے بہ نبیت اتباع مسیح کے بہت زیادہ لوگ مستفیض نور کیا میں کہ باوجود انبیاء کرام اہل و عیال بھی رکھتے تھے۔ قرآن مجید میں بھی اس کا ذکر آیا ہے۔

وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ اَزْوَاجًا وَّ ذُرِّيَّةً

----(پ ۱۲: ع۱۲)

رجم "ال بغيرا بم في تم سے بلے جو رسول بھيج ان كے لئے بيويال اور اولاديں بناكيں-"

تعجب ہے!: بیں- چنانچہ کھے ہیں کہ:

"قرآن مجیدیں اللہ کی ذات کی نبت آیا ہے۔ "لم یلد ولم یولد" اور "ولم تکن له صاحبة" یعنی نہ وہ جناگیا اور نہ اس نے کسی کو جنا اور نہ اس کی کوئی جور وہے۔ چو نکہ کلمتہ اللہ کو ہر طرح کی مناسبت صرف خدا کے ساتھ ہے المذا دنیاوی اعتبار ہے نہ آپ کا کوئی باپ ہو سکتا تھا۔ نہ کوئی اولاد نہ کوئی جور و۔ "----(صفحہ ۱۵) قرآن مجید کے تین لفظوں میں سے ایک لفط جو آپ کے دعوے کے صریح مجیب:

مجیب:

مجیب:

مراکی سے پیدا نہیں ہوا۔ اس کے بر عکس مسیح کی نبیت انجیل میں آیا ہے کہ ختی ہیں کہ خدا کی سیوع مسیح کی پیدائش یوں ہوئی (انجیل متی باب اول)

اس صفت "لَمْ يُولَدُ" پر بھی تو پچھ توجہ کی ہوتی- ایبا آپ کیوں کرتے جب کہ مسیحت کی الوہیت توڑنے کو میں صفت کافی بھی۔ جو آپ کو کسی طرح پند نہیں۔ اس کو کہتے ہیں-

ے دِل کے بہلانے کو غالب یہ خیال اچھا ہے

مسلمان اس موقع پر جس قدر خوشی کا اظهار کریں بجاہے کہ پنیمبر اسلام مقام مسرت:
علیہ السلام نے اس خصوص میں اپنا نمونہ جود کھایا ہے وہ حضور م کے کمالات میں ہائی کمال ہے اپنی ساری عمر دینی خدمت میں صرف کردی- جاہل اقوام ہے جو تکالیف اٹھائمیں وہ سب کو معلوم ہیں- ایک طرف بت پرستوں سے مقابلہ ہے دو سری طرف میں وہ بروروں سے مقابلہ ہے دو سری طرف میں وہ بروروں کے مانے والے عیسائیوں سے ان مشکلات کے باوجود آپ ذن و فرزند کے ساتھ صاحب عیال نظر آتے ہیں۔ کیا مجال کہ عیال داری خدمت وین سے کسی طرح مانوس ہوسکے۔ انہی معنی میں کما گیا ہے۔ ب

حن یوسف دم عیلی ید بیضا داری آنچه خوبال بمه دارند تو تنا داری

اس سے آگے پادری صاحب نے اپنی عادت کے مطابق طول کلامی سے کام لیتے ہوئے اسی مضمون کو ربز کی طرح تھنچ کر صفحہ 20 تک پہنچا دیا۔ جس کاجواب ہماری تحریر میں آپ نے یہ دعوی بھی کیا ہے کہ

ا۔ نکاح متعہ قرآن سے ثابت ہے۔

۲- نکاح متعه اور رنڈی بازی میں فرق نہیں

چیانے - نقرہ نمبراول کو ہم تنگیم نہیں کرتے-اس لئے ہم پادری صاحب کو چیانے دیتے ہیں - کہ آپ لاہور میں جلسہ منعقد کرکے قرآن مجید کے متن میں سے متعے کا ثبوت دیں تو ہم شکر گزاری کے علاوہ کچھ مٹھائی بھی پیش کریں گے-

156

پائی جاتی ہے۔ دیکھتے اللہ' رحمان' اور رحیم تین الفاظ ہیں اور تینوں کا مصداق ہے۔ بس یمی تثمیث ہے۔ بس یمی تثمیث ہے۔

ایسے فہم قرآنی کی دو سری مثال ہی ہے جو قرآن مجید سے متعہ کے ثبوت میں پادری برکت اللہ صاحب کی تحریر میں ہمیں ملتی ہے۔ غنیمت ہے کہ آپ قرآن پڑھتے ہیں۔ ہم آپ کو مشورہ دیتے ہیں کہ قرآن خوانی کے وقت قرآن کواپئی رائے کے تحت نہ کیا کریں ورنہ کما حائے گا۔ ۔۔

اُر تو قرآن بریں نمط خوانی ببری دعویٰ ہمہ دانی آگے چل کربادری صاحب نے صفحہ ۲۷ پر بید عنوان قائم کیا ہے۔

## "والديني جبلت کی خصوصيات"

یہ عنوان اپ معنی بتانے میں صاف ہے کہ اس کے ماتحت والدین اور اولاد کے تعلقات نہ کور ہوں گے گرکس قدر افسوس کا مقام ہے کہ پادری صاحب ایسے صاف عنوان کے ماتحت (جو انہوں نے خود ہی قائم کیا ہے) مسئلہ طلاق کو زبردسی تھییٹ لائے ہیں۔ ملاحظہ ہو صفحہ ۸۸ تربیہ تو آپ جانیں اور آپ کا کام۔ آپ کی تصنیفات پبک میں شائع شدہ ملتی ہیں وہ خود اندازہ کرے گی۔ اس عنوان کے ماتحت آپ نے عجیب و غریب رنگ دکھائے ہیں۔ ہم قار کین کی ضیافت طبع کے لئے کچھ عبارت نقل کرتے ہیں۔ اس سے آپ اندازہ کرلیں گے کہ پادری صاحب اسلام اور اہل اِسلام پر ظلم کرتے ہیں یا اپ علم و دیانت کا اظہار فرماتے ہیں۔ چنانچہ آپ کھتے ہیں کہ۔

"ماں باپ کی جبلت کے عمل میں جب ممانعت یا مزاحت ہوتی ہے تو اس سے غصہ ظہور میں آتا ہے اور یہ اِنسان کی معاشرتی زندگی کے لئے نمایت اہمیت رکھتا ہے۔ مثلاً جب کوئی ہمارے بچوں کے ساتھ مزاحت کرتا ہے تو ہم کو طیش آتا ہے' یہ غصہ غضب اور جوش در حقیقت تمام اظاتی ناخوشنودی اور اظاتی استحقار کی جڑ ہے۔ جو بچوں یا ہے کس لوگوں یا نادانوں کی تکلیف یا ان پر ظلم اور زیادتی دیجھ کر ہمارے دلوں میں پیدا ہوتی ہے۔ دور حاضرہ میں اِنسان کی معاشرتی زندگی میں اس جبلت کا میدان بہت وسیع ہوگیا ہے اور لطیف اور

ر کاوٹ ہے۔"

نازک جذب ای جبلت کی وجہ ہے برا گیخت ہوتے ہیں۔ مثلاً غلامی کے خلاف تحریک' بچوں' حیوانوں' اچھوت اقوام پر ظلم کی بندش اور ممانعت کی انجمنوں کا قیام۔ کاشتکاروں کے غلامانہ سلوک کا انبداد وغیرہ وغیرہ ای کی وجہ ہے ہیں۔ یہ نازک جذبات ہم کو مصیبت زدوں کے رفق بنا دیتے ہیں۔ اور ہدردی اس بات کا تقاضا کرتی ہے۔ کہ آپ کی مصیبت کو کم یا ختم کر دیا جائے۔ پس ماں باپ کی جبلت یا ولاد بنی جبلت صرف والدین کی شفقت کی ہی ماخذ نہیں۔ بلکہ جلک تازک جذبات کی ماخذ ہے۔ چنانچہ خیرات اور سخاوت کا ظہور' شفاخانوں کا اجر اور زرخطیر کا خرج وغیرہ بھی ای جبلت کی وجہ ہے ہیں۔ "۔۔۔۔۔(۲۲) ۲۷)

کوئی صاحب علم ہمیں بتائے کہ والدین جبلت یعنی والدین کی فطرت کا تقاضا ان مجیب:

مجیب:

حفاظت اور اچھوت اقوام کی ترقی کا خیال کیا یہ سب شاخیں والدینی فطرت پر بنی ہیں۔ ہم پادری برکت اللہ صاحب سے نہیں بلکہ علمائے مسجیہ سے پوچھے ہیں۔ کہ آپ نے ایسے اِنسان دکھے ہوں گے جو باوجود بے اولاد ہونے کے غلاموں کی آزادی چاہتے ہیں۔ اچھو توں کی ترقی کے خواہاں ہیں۔ کاشتکاروں سے حسن سلوک کے لئے کوشاں رہتے ہیں ، غریبوں اور مسکینوں کے ساتھ مروت اور نیک سلوک سے پش آتے ہیں۔ پھران باتوں کو والدینی جبلت پر متفرع قرار دینا کماں کا فلفہ ہے آگے چل کرای عنوان کے ماتحت آپ صفحہ ۸۵ پر والدینی جبلت اور طلاق میسیسے اور طلاق اور صفحہ ۸۵ پر اِسلام اور طلاق وغیرہ صفیٰ سرخیاں لکھ ماری ہیں اور صفحہ ۸۵ پر لکھا ہے "جبلت والدینی کی راہ میں طلاق کی اِسلامی تعلیم ایک ناقابل گذر

پھر جی خوش کرنے کو خود ہی ہیے نظلاہے کہ پس اِسلام دین فطرت نہیں ہو سکتا (چلو چھٹی شد) آخر بڑی طول کلامی کے بعد آپ اصل لائن پر آگئے ہیں۔ چنانچہ کھتے ہیں۔ والد بنی جبلت اور بچوں کے فراکض اس عنوان کے ماتحت آپ نے تتلیم کیاہے کہ

### اسلام اور مسيحيت

"انجیل اور قرآن میں فرزندوں کے فرائض اور ذمہ داریوں کے متعلق احکام ہیں۔" ---- (صفحہ ۸۴)

اس موقع پر جملہ معرضہ کی صورت میں ہم ایک نقرہ کہنا چاہتے ہیں کہ انجیل میں بچوں کے فرائض نہیں ہیں۔ اگر ہوتے تو جناب یسوع مسیح ان پر ضرور عمل کرتے - حالا تکہ بقول یو حنامسیح نے اپنی والدہ مکرمہ کو ناک بھوں چڑھا کر مخاطب کیا تھا۔ وہ قصہ سننے کے قابل ہے - اصل الفاظ یہ ہیں -

"تیسرے دِن قانائے جلیل میں کسی کابیاہ ہوا اور بیوع کی مال دہاں تھی اور بیوع اور اس کے شاگر دول کی بھی اس بیاہ میں دعوت تھی اور جمعے (شراب) گھٹ گئی۔ بیوع کی مال نے اس سے کما کہ ان کے پاس ہے نہ رہی۔ بیوع مسج نے اس سے کما اے عورت جمعے تجھ سے کیا کام میرا وقت ہوز نہیں آیا۔" ----- (یوحنا باب۲)

اندازہ کرسکتے ہیں کہ یہ الفاظ کہ "اے عورت مجھے تجھ سے کیا کام' ادب قار کیں!:

- کے ہیں یا سوءادبی کے؟ پادری صاحب کی طرف سے یہ عذر ہو سکتا ہے کہ وہ مجلس شراب خوری کی تھی اس کے اشر سے اگر یہ فقرہ منہ سے نکل گیا ہو تو قابل درگذر ہے شخ سعدی نے بھی اس کے کما ہے۔

محتسب گرے خورد معذور دار و مست را اس کے مقابلہ میں قرآن مجید کی تعلیم سنئے-اولاد کو حکم ہو تاہے-فَلَا تَقُلُ لَهُمَا أُفِّ وَلاَ تَنْهَزُ هُمَا وَ قُلُ لَهُمَا قَوْلاً كَوِيمًا

(پ10:ع۳)

رجم اے لوگو! اپ والدین کو اف (ہوں) بھی نہ کما کرو اور نہ ان کو جھڑ کا کرو بلکہ ان کو عزت سے خطاب کیا کرو-

اس موقع پر ہم ہیہ کہنے سے نہیں رک سکتے کہ پادری صاحب نے قرآن مجید کواس معمق د تدبر سے نہیں پڑھا جس کا وہ حقدار ہے۔ منئے خود قرآن میں ندکور ہے کہ قرآن دانی کے دو درجے ہیں ایک درجہ تلاوت ہے۔ جس کا ذکر "یَنْلُوْنَ کِتَابَ اللَّهِ" کے الفاظ طیبہ میں ہے۔ دو سما درجہ تدبر وغور کا ہے۔ جس کے متعلق إرشاد ہے۔

اَ فَلاَ یَتَدَبُوُونَ القُرْاٰنَ اَمْ عَلٰی قُلُوبِ اَقْفَالُهَا ---- (پ ۲۷: ع ۷) یه آیت صاف لفظوں میں اِرشاد کر رہی ہے کہ قرآن خوانی سے اوپر بھی ایک درجہ ہے۔جس کانام تدبر ہے۔ یعنی قرآن مجید میں گری نظرسے غور کرنا۔

ہم بلا تعصب کنتے ہیں کہ ہم نے مخالفین اِسلام کو آربیہ ہوں یا عیمائی زیادہ سے زیادہ تلاوت کے درجہ تک پنچا ہوا پایا ہے- ان میں سے کی ایک تواس سے بھی نچلے درج میں ہیں- خیریہ مقام اس گلہ کی تفصیل کرنے کا نہیں ہے- درنہ ہم عیمائیوں کے متعلق بھی بہت گھٹیا درج کی مثالیں پیش کرتے ہیں- جیما کہ ہم نے آریوں کے متعلق ایک مستقل رسالے میں دکھائی ہوئی ہیں- جس کانام ہے- سوامی دیا نند کاعلم-

اب اصل سوال كاجواب سنتے! قرآن مجيد يس بچوں كى ماؤں كو إرشاد --- والْوَ الْدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَادَ هُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ---- (پ٢ : ع١٣٠)

(مائيس اين اولاد كو دو سال تك دوده بلائيس-)

یہ علم کیسا سیح اور قانون قدرت کے موافق ہے۔ چونکہ ماؤں کے ذمے دودھ بلانے کی خدمت لگائی گئی ہے۔ اس لئے باپوں کو إرشاد فرمایا۔

وَعَلَى الْمَوْلُودِلَةُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُو تُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ---- (پ٢: ١٣٥) ترجم ين بچوں كے باپوں پر باپ ہونے كى حيثيت سے واجب ہے كہ عورتوں كے تمام اخراجات يور كرے-

اور سننے! ہرمسلمان کو بلکہ ہرانسان کو یہ سبق دیا گیاہے کہ تم اپنے ماں باپ کے حق میں یوں دُعاکرو۔

رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيْنِي صَغِيْرًا --- (پ ١٥ : ع ٣)

رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيْنِي صَغِيْرًا --- (پ ١٥ : ع ٣)

رَبْرَ مِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

یہ آیت اشارہ النص کے طریق پر بچوں کی پرورش کرناماں باپ کا فرض بتارہی ہے کیونکہ بیٹااس نسبت کو ملحوظ رکھ کرماں باپ کے لئے دُعاکر تا ہے۔ جس سے معلوم ہوا کہ ماں باپ کی تربیت حسب حیثیت اعلیٰ درجے کی ہوتی ہے۔ جس میں کسی قتم کی کمی نہیں ہوتی آپ نے حضرت مسے کا قول نقل کیا ہے کہ "کسی بچے کو ناچیزنہ جانو۔"آپ قرآن مجید پر تدبر کرتے

160

تواس سے بردھ کرپاتے۔ آپ کو معلوم ہوگا کہ عرب نصف اولاد (الرکیوں) کو نمایت کمروہ سمجھتے ہے۔ جس کانقشہ مولانا حالی مرحوم نے اس بند میں دکھایا ہے۔ " ۔ جو ہوتی تھی پیدا کس گھر میں دختر تو خوف شانت سے بے رحم مادر پھرے دیکھتی تھی جو خاوند کے تیور کسیں زندہ گاڑ آتی تھی اس کو جاکر وہ گورے دیکھتی تھی خال ہو جاکر عفرت سے کرتی تھی خالی ہے۔ سانپ جیسے کوئی جننے والی اس رسم فہنج کے متعلق جو اِرشاد باری پنچا۔ اس کے الفاظ یہ ہیں۔

ولاَ تَقْتُلُوا ۚ اَوْلاَدَكُمْ خَشْيَةَ اِمْلاَقٍ نَخْنُ نَوْزُقُهُمْ وَاِيَّاكُمْ ۚ اِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْاً كَبِيْرًا ---- (پ١٤:٤٣)

> ترجمی اپنی اولاد کو بھوک کے خوف سے مت قتل کرو ہم ہی رزق دیں گے ان کو بھی اور ثم کو بھی بے شک ان کا قتل کرنا بردا گناہ ہے۔

پھراس ممانعت ہی پر قناعت نہیں گی۔ بلکہ روز قیامت کا ہیبت ناک نظارہ سامنے اِرشاد فرمایا۔

وَ إِذَا الْمَوْءَ دَةُ سُئِلَتُ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتُ ---- (پ٣٠:٦٥)

رجم اس زندہ گاڑی ہوئی کی کے متعلق سوال ہوگا کہ کس جرم کی
پاداش میں قتل کی گئ۔

کس فتم کا ہیب ناک نظارہ ہے- امیر خسرو مرحوم نے ای طرح کو لے کر کیا ہی الطیف شعر کہاہے- آپ ای محبوب کو مخاطب کرکے کہتے ہیں- ۔

بروز حشر گر پر سند خسرو راچرا کشتی چه خوابی گفت قربانت شوم تامن بهال گونم

ان ہردو إرشادات كو الماحظہ فرمائيں كہ قرآن مجيد نے جبكہ صنف نازك قار كيں!:

(عورت) كى حفاظت كے متعلق احكام ديئے ہيں تو اس سے ايك مدبر آدى اس نتيج پر پہنچ سكتا ہے كہ اولاد نرينہ كى حفاظت كمال تك المحوظ ہوگ- اس لئے الركيوں كے قتل كى ممانعت كے موقع پر "لاَ تَفْتُلُوْا بِنَاتِكُمْ" نہيں فرمايا بلكہ "لاَ تَفْتُلُوْا أَوْلاَدَكُمْ" إرشاد

فرمایا- تاکہ بیہ تھم اولاد کے دونوں صنفوں (لڑکے 'لڑکی) کو شامل ہو جائے- ہم نے اپنے دعوے کو آیت سے استنباط ہی نہیں کیا بلکہ "رَبِیانی "کا صریح لفظ پیش کر دیا جو مال باپ کا نعل ہے۔ اور بیہ بات قرآن دان حضرات سے مخفی نہیں ہے کہ قرآن مجید کا اسلوب بیان مختلف ہے۔ بعض جگہ تو صراحتہ صیغہ امرو نمی سے تھم دیتا ہے اور بعض جگہ جملہ خبریہ کی صورت میں تھم یا منع ہو تا ہے۔ جیسا کہ اِرشاد ہے۔

(۱) وَعِبَادُ الرَّحْمَانِ الَّذِيْنَ يَمْشُوْنَ عَلَى الْاَرْضِ هَوْنًا <sup>©</sup>

(پ۱۹:عم)

(٢) وَلاَ يَقْتُلُوْنَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ اِلاَّ بِالْحَقِّ وَلاَ يَزْنُوْنَ • (٢) (بـ ١٩: ٣٤)

## "والدين جبلت اور ذات إلى"

اس سرخی کے نیچ آپ یوں گویا ہوئے ہیں۔

"فالق نے والد بنی جبلت ہماری شریعت میں ودیعت فرمائی ہے پس اس جبلت کے تقاضاؤں کو اِنسان بخوبی جانتا ہے۔ پس اگر کو ند ہب ایسا ہو جو اس جبلت کے ذریعہ خدا کی ذات کاعلم ہم پر منکشف کرے تو ہم تم اس علم کو جان سکیں گے۔ چو نکہ سے جبلت ویکہ جبلتوں سے قوی اور طاقت ور ہوتی ہے۔ لہذا اگر کوئی ند ہب خدا کی ذات وصفات علم جبلت والد بنی کے ذریعہ ہم پر ظاہر کرے تو ہم اس کو اس جبلت کے ذریعہ خدا کی ذات وصفات کاعلم زیادہ حاصل ہو سکتا ہے۔ " ----- صفحہ ۸۸)

معلوم نہیں بادری صاحب اِسلام کی مخالفت میں کیوں ایسی روش اِختیار کے مجیب:

ہوئے ہیں- جس کو کوئی عقل مند پند نہ کرے- ہمارا گمان ترقی کر رہا ہے- (گر ہماری دلی خواہش ہے کہ آپ جیسے ذی علم مصنف کے حق میں سے گمان غلط ہو کہ آپ اپنے

<sup>🛭</sup> خدائے رحمان کے نیک بندے وہ ہیں جو زمین پر فرو تن ہے چلتے ہیں۔ ۱۲منہ

<sup>🗗</sup> نیک بندے وہ ہیں جو کسی جا ل کو نا حق قتل نہیں کرتے اور نہ زنا کا ری کا ارتکا ب کرتے ہیں۔

اسلام اور مسیحیت

162

تبحیر کردہ عنوانات کو خود نہیں سبجھتے- ایک مثال کے ذریعہ ہم اس کی تشریح کرتے ہیں-غور

سے سننے

ایک مخص (زید) کس جگه بیشا ہے۔ اس کے سامنے اس کاباب ہے۔ اس کے ساتھ ہی دائیں طرف اس کی مال اور بہن ہیں اور بائیں طرف اس کا خسر ٔ ساس اور سالی ہیں۔ پیچیے کی طرف اسکابیٹا ہے۔ جس کے ساتھ اس کا ایک دوست اور ایک دسمن ہے زید جو درمیان میں بیٹھاہے- اس کی حیثیتیں اور تعلقات مختلف ہیں- باپ کے ساتھ اس کا جو قدرتی تعلق ہے (جس کو پادری صاحب جبلت کہتے ہیں) وہ بیٹے کے ساتھ نہیں ہے- بلکہ اس کے برعکس ہے۔ یعنی زید اینے باپ کے لئے مطبع اور اپنے بیٹے کے لئے مطاع ہے۔ ای طرح زید کے ساتھ ماں کا تعلق ساس کے تعلق سے مغائر ہے اور بیوی کا تعلق بہن کے تعلق ہے مغائر ہے۔ ان سب تعلقات کے احکام الگ الگ ہیں۔ لیکن یاد ری صاحب اِسلام پر نہیں' بلکہ اپنے علم پر بھی ظلم کرتے ہیں کہ والدینی جبلت میں تصور الٰہی کو داخل کرتے ہیں حالانکہ خالق ومخلوق کا تعلق اِنسان کے باہمی تعلقات سے بالکل الگ ہے۔ اس میں کیاشک ہے کہ ہمارے مشاہدہ میں بہت سے لوگ ہیں جو خدا سے منکر ہیں۔ مگرمال بلپ کی عزت كرتے ہیں اور بہت ہے لوگ والدین کے تو فرمان بردار ہیں۔ گربچوں پر ظلم کرتے ہیں-اس کے برعکس بعض بچوں پر جان فدا کرتے ہیں۔ گر والدین کے سخت نافرمان ہوتے ہیں۔ اس طرح بعض لوگ اپنی عیش پسندی کی وجہ سے والدین کے بھی نافرمان ہوتے ہیں اور اپنے بچوں سے بھی بے پروا الغرض یہ سب تعلقات الگ الگ ہیں۔ اس لئے ان کے ثمرات بھی جدا گانہ ہیں۔ اہل علم کے نزدیک اس کی مزید تفصیل کی ضرورت نہیں ورنہ ہم بہت کچھ دکھاتے۔ پس آپ کا جبلت والدين ميں تصور إلى كو داخل كرناعلم كى شان سے بعيد ہے-

چونکہ پادری صاحب تصور اِلهٰی کو جبلت والدین میں داخل کر پچکے ہیں۔ اس کئے اس کاجواب دیناہمارے خیال میں مناسب ہے۔ گو ضروری نہیں۔ آپ لکھتے ہیں۔

والديني جبلت اور مسيحي اور تصور خدا:

میحیت کے دین فطرت ہونے کا یہ بین ثبوت ہے کہ ہم خدا کی ذات کاعلم اس طور پر حاصل

کر سے ہیں۔ مسحبت کی یہ تعلیم ہے کہ خدا بی نوع إنسان کا باپ ہے پس ہر إنسان اپنی والدینی جبلت کے ذریعہ خدا کی ذات کا تصور قائم کر سکتا ہے۔ اور اپنے تجربہ کی بنا پر خدا کی محبت اور اس کے ایار کا اندازہ کر سکتا ہے۔ "---- (صفحہ ۸۲)

خدا کواب یارب کہنے کی بحث کتاب ہذامیں صفحہ ۲۸ سے صفحہ ۳۰ تک ہو چکی ہے جس سے ثابت کیا گیا ہے کہ خدا کو اب کہنا کسی طرح صبحے نہیں۔ مزید تشریح کے

مجيب:

کے پادری صاحب کو ان کی کتاب دین فطرت کے صفحہ ۴۵ پر توجہ دلائی جاتی ہے۔ جمال انہوں نے پری کتاب ہذا میں پوری نقل کی ہے اور ہم نے کتاب ہذا میں پوری نقل کی ہے اور ہم نے کتاب ہذا میں پوری نقل کرکے تصویر کا دو سرا رخ دکھایا ہے۔ اصل عبارت نقل کرنے سے پہلے ہم واقعات کی شمادت پیش کرتے ہیں کہ اِنسان کی اولاد کی اکثریت ماں باپ کی قدر ناشناس ہے۔ کتاب مقدس تورات کابیان بصورت پیش گوئی اس کی تائید کرتاہے جو یہ ہے کہ

مرداین مال باب کوچھوڑے گا----(پیدائش باب۲:۳۲) عارف باللہ حافظ شیرازی نے اِنسانی اولاد کا نقشہ کیا اچھا بتایا ہے کہ - ب دختراں راہمہ جنگ است و جدل با مادر پسرال راہمہ بد خواہ پدرے أَنجيم

بس اس مشاہدے اور کتاب مقدس کی شہادت سے البت ہوتا ہے کہ خدا کو باپ ماننے سے باہمی اتصال حاصل نہیں ہوسکتا۔ اس لئے مسیحی تعلیم فطرت کے خلاف ہے اور پادری صاحب کاتصور خدا کو والدینی جبلت میں داخل کرناتو بہت ہی غلط ہے آگے چل کر آپ نے مسیحی فد ہب کے مقابلہ میں اِسلام کاذکریوں کیا ہے کہ

"اسلام میں اس قتم کا تصور نہیں پایا جاتا۔ قرآن کے مطابق خداکی ذات محبت نہیں اس کے برعکس اللہ ہے اللہ ہے۔ کا جم کا تقرہ ۲۵ آل عمران ۹۲ نساء ۱۳ یونس ۹۹ 'مج ۲۵۵ وغیرہ) کی اللہ اور اِنسان میں رفاقت ناممکن ہے۔ "----(صفحہ ۸۷)

خدا کی بے نیازی کا ذکر اور اس اِعتراض کا جواب کتاب ہذا میں صفحہ ۹ پر درج موجکا ہے۔

مجيب:

ہمیں حرت ہے کہ پادری صاحب کا خیال کمال تک ترقی کر گیا ہے آپ لکھتے ہیں

اسلام اور مسیحیت

خدا بی نوع اِنسان کے ساتھ ابدی اور اٹل محبت رکھتا ہے۔ للذا اپنی پدرانہ محبت اور پیار کی وجہ سے خدا اِنسان کی خاطر ہرفتم کا دکھاور رنج برداشت کرتا ہے۔ والدین کی محبت کا ظہور ای میں ہے۔۔۔۔(صفحہ ۸۵)

صغیہ ۸۴ کے اقتباس میں آپ نے یہ نتیجہ انتخراج کیاتھا کہ

مجیب: "لازم ہے کہ دین فطرت بچوں کو ان کی ذمہ داریوں کے متعلق آگاہ کرے۔" اس کاجواب ہوچکا- اس اقتباس میں آپ خداکی ذمہ داری اور اس وجہ سے اس

کے دکھ اٹھانے کا ذکر کرتے ہیں۔ لیکن آپ اس عقیدہ کی مضرت کا خیال نہیں کرتے۔ بیہ عقیدہ بنی نوع إنسان کو مگراہی میں کہاں تک ترقی دے سکتاہے۔ اس لئے ہم علی الاعلان کہتے

ہیں کہ اِسلام نے خالق اور مخلوق کے درمیان کسی ایس نبست یا تعلق کو پیند شیں کیا جو

إنسانوں کی گمراہی کاسب ہوسکے۔

قار كىن!: اس كئے اس كى تشريح آپ نے مندرجہ ذيل فقرے ميں يوں كى ہو پہلے \_\_\_\_\_

سے عجیب ترہے آپ فرماتے ہیں۔

"خدا کی پدرانہ شفقت اس امر کی متقاضی ہوئی کہ جب ہم کمزور تھے تو عین وقت پر مسیح ب دنیوں کی خاطر ہوا۔"۔۔۔۔(صفحہ ۹۰)

جل جلالہ! میر بیان دراصل مسللہ کفارہ ہے جس کاجواب ہم کتاب ہذا کے گذشتہ

صفحات میں دے کیے ہیں- اس طرح آپ کامندرجہ ذیل فقرہ بھی اہل انساف کی

توجہ کے قابل ہے جو آپ لکھتے ہیں کہ

" قرآنی تعلیم کے مطابق خدا کی ذات میں محبت اور ایثار نہیں۔ پس صرف مسحیت کی تعلیم ہی

فطرت کے مطابق ہے۔۔۔۔(صفحہ ۹۰)

الله الله اس قدر حق سے و شنی ہے کہ قرآنی تعلیم کے مقابلہ میں دو دونے جار کا بھی اِنکار ہو رہا ہے۔ خدا کی محبت کاذکر ہم کتاب ہذآ کے صفحہ ۱۲۷ '۳۰ اپر بالتفصیل کر چکے ہیں۔ یمال پھرایک آیت پیش کرتے ہیں۔ اِرشادہے۔ اسلام اور مسيحيت

165

اِنَّ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُ وَفُّ رَّحِيْمٌ ---- (پ۲:۶) رُجمی "خدالوگوں کے حال پر بڑار مم کرنے والا اور ممران ہے۔" کیابی سے ہے۔ ہ

تُو کریمی تو رحیمی تو سمیعی تو بصیری تو معزی تو نمالی ملک العرش بجائی آگے چل کرپادری صاحب لکھتے ہیں۔

### جبلت والديني اور مسيحي اور إسلامي اخوت إنساني:

کلمت اللہ نے ہم کو یہ تعلیم دی ہے کہ چونکہ خدا ہمارا باپ ہے- الدا کل بی نوع إنسان ایک دو سرے کے بھائی ہیں- اخوت إنسانی ابوت خداوندی کالازی اور منطقیانہ نتیجہ ہے آپ نے فرمایا "میرا حکم یہ ہے کہ جیسا میں نے تم سے محبت رکھی تھی تم بھی ایک دو سرے سے محبت رکھو۔" یو حنا ۱۲-۱۵ بوحنا ۲-۲ ،۳-۱۳ ،۲-۱۰ وغیرہ) جیساتم چاہتے ہو کہ لوگ تمهارے ساتھ کریں تم بھی ان کے ساتھ ویساہی کرو- اگر تم اپنے محبت کرنے والوں ہی ے محبت رکھو تو تمهارا کیااحسان ہے۔ تم اینے دشمنوں سے محبت رکھو۔ اور ان کابھلا کرو تو تم خدا تعالیٰ کے بیٹے تھمرو گے۔ " (لوقا ٦-٣١) کلمتہ اللہ کے اصول ابوت اِلی اور اخوت و مساوات إنساني مسيحيت كوتمام اديان عالم سے متاز كرديتے ہيں اور حقيقي معنوں ميں اس كو عالمگیر فد مب اور دین فطرت بنا دیتے ہیں- نوع إنسانی کے متعلق آپ (میح) كانصب العين ایک خاندان کا نصب العین ہے۔ جس میں کل اقوام عالم کے تمام افراد ایک ہی خاندان کے متعلق کئے گئے ہیں۔ پس کلمتہ اللہ نے والدین جبلت کے ذریعہ خدا کی محبت اور ابوت اور إنساني اخوت و مساوات كے اصول كى حقيقت ہم ير منكشف كردى-إسلام ميں اخوت إنساني كا اصول ڈھونڈنے سے بھی نہیں ملاً- قرآن میں ایک جگہ یہ دائرہے کہ مسلمان آپس میں بھائی بن (جرات آیت ۱۰) اس آیت کے ذریعہ مسلمانوں پر فرض ہے کہ اہل إسلام کے ساتھ برادرانہ سلوک کریں۔ لیکن ان پر بیہ فرض نہیں کہ وہ کسی غیرمسلم سے محبت رکھیں۔ کیونکہ غیر مسلموں سے محبت کرنا قرآن میں کہیں نہیں پایا جاتا- ان کے بر عکس ان کے ساتھ و عشنی

### اسلام اور مسيحيت

166

ر کھنے اور لڑنے کے احکام قران میں بکفرت موجود ہیں۔ (مائدہ آیت ۵۲ '۹۲) ممتحنہ آیت ۹ وغیرہ وغیرہ اہل اسلام کو حکم ہے کہ یمودی شرع کی طرح اپنے محبت رکھنے والوں ہی سے محبت رکھو اور اپنے دشمن سے عداوت رکھو۔ "یمال تک کہ اِسلام نے وُنیا کو دو حصول میں منقسم کر دیا ہے۔ ایک دارالسلام اور دوسرا دارالحرب اور مسلمانوں پر فرض کر دیا گیا ہے۔ کہ غیر مسلموں کو قتل کریں۔ خواہ یہ بات مسلمانوں کو بری گئے۔"

(بقرآیت ۱۲۳)----(صفحه ۹۰ تاصفحه ۹۲)

اس مضمون کا جواب ہم کتاب ہذا میں گذشتہ صفحات پر دے آئے ہیں۔ وہیں آپ کے مندرجہ ذمل فقرے کا جواب بھی ندکورہے کہ:

"اسلام میں اخوت' إنسانی کااصول ڈھونڈنے سے بھی نہیں ملتا۔"

ہاں آپ کا پیہ فقرہ واقعی قابل غور ہے۔

"کلیت الله کا نصب العین ایک خاندان کا نصب العین ہے۔ جس میں کل اقوام عالم کے تمام افراد ایک ہی خاندان سے متعلق کئے گئے ہیں۔" ---- (صفحہ ۹۳)

ہمیں تعجب ہے کہ پادری صاحب قرآن مجید پر اعتراض کرتے ہوئے قرآن سے بے خبر رہنے کے ساتھ انجیل سے بھی کیوں بے خبری کا ثبوت دیتے ہیں۔ نئے!

کلمت اللہ نے اپنے مخالفین کو مخاطب کرکے کہتے ہیں کہ "اے سانیوں کے بچوں کے بچو! ٹم برے ہو کے کیو تکرا چھی بات کمہ کتے ہو۔"

---- (متى ١٢:٣٣)

اور سنئے! ایک کنعانی عورت کی تلاش دُعاپر مسیح نے فرمایا-

"مناسب شیں کہ الرکوں کی روٹی لے کر کتوں کو پھینک دیں۔" ---- (متی ۲۱:۱۵)

ان حوالہ جات سے معلوم ہوتا ہے کہ بقول پادری صاحب مسیحی ندہب میں تثلیث کی طرح إنسانی برادری کے بھی تین اقنوم (اصناف) ہیں۔ ایک آدم زاد' دوسرے سانیوں کے بیچ اور تیسرے کوں کے بیچ۔ بس بقول پادری صاحب یہ تینوں اصناف إنسانی برادری میں داخل ہیں۔معاف فرمائے قرآن مجیدان متیوں گروہوں کو إنسانی برادری میں شار نہیں کرتا۔ بلکہ وہ إنسانی برادری کے متعلق ہوں إرشاد فرماتا ہے۔

ياً يُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَا كُمْ مِنْ ذَكُو قَالُنْ يَ --- (پ ٢٦: ١٣٤) راك لوكو! تُم سب ايك بى مال باپ آدم اور حواكي اولاو بو)

ليس لعربى على عجمى فضل كلكم بنو ادم وادم من التراب (الحديث)

ر اور آدم مٹی سے پیدا ہوا تھا۔ اور آدم مٹی سے پیدا ہوا تھا۔

آگے چل کر صفحہ ۹۳ پر پادری صاحب نے جماد سے متعلق چند احادیث پر اِعتراض کیا ہے۔ مسللہ جماد کی تفصیلی بحث کتاب ہزامیں گذشتہ صفحات پر گزر چکی ہے۔ آگے چل کر پادری صاحب لکھتے ہیں۔

### "جبلت والديني" اور مسيحي اور إسلامي فضائل:

"والدینی جبلت کے ساتھ وہ تمام لطیف جذبات وابسۃ ہیں جن پر مسیحی تعلیم زور دیتی ہے۔ چنانچہ کلمت اللہ کی تعلیم میں دل کی غربی ' حلم' رحم' صبر' صلح' پاکیزگ' مجبت' ایثار نفسی' خود فراموشی وغیرہ کو افضل جگہ دی گئی ہے اور یہ نسوانی فضائل شار کی جاتی ہیں۔ لیکن اس کے برعکس اِسلام نے ہیشہ مردائی 'شجاعت' جنگ' جماد' حکومت' سیاست غنیمت' قصاص وغیرہ پر زور دیا ہے جو مردانہ فضائل ہیں۔ والدین جبلت کا تعلق نسوانی فضائل' نازک' جذبات اور لطیف جذبات کو محکراتی ہیں۔ لطیف خیالات کے ساتھ ہے۔ لیکن مردانہ فضائل ٹازک اور لطیف جذبات کو محکراتی ہیں۔ پس اس پہلو ہے بھی اِسلام کی نسبت مسیحیت کا تعلق والدینی جبلت اور اِنسانی فطرت کے ساتھ ذیادہ قریب ہے۔ " ۔۔۔۔۔(صفحہ ۱۹۳)

معلوم نہیں پادری صاحب جبلت والدینی کو کمال تک تھینج کراپی کتاب کو طول مجیب:

دیتے جائیں گے۔ ان سب باتوں کے جوابات اگرچہ اس سے پہلے بھی ہو چکے ہیں۔ تاہم یمال بھی کچھ عرض کیا جاتا ہے۔ اس میں شک نہیں قران کریم ایک عکیمانہ کتاب ہے اور ہر چیزاور ہر کام میں اعتدال رکھنا حکمت کا اصول ہے۔ اس لئے قرآن مجید میں اِ رشاد ہے "اِغدِلُوْا هُوَ اَفْرَبُ لِلتَّفُوٰی" ہر کام میں اعتدال رکھا کرو کیونکہ اعتدال ہی تقویٰ کے درجے تک چنچنے کا قریب ترین راستہ ہے)

ذنیا میں کوئی قوم حاکم ہوتی ہے اور کوئی رعایا۔ اس کے علاوہ مختلف قوموں کی ایک دو سرے سے لڑائی بھی ہو جاتی ہے اس لئے جہاد کا حکم دے کراس کابو جھ مردوں کے کندھوں پر ڈالا گیا جو اس کو برداشت کر سکیں۔ باوجود اس کے رحم'معانی' صبروغیرہ سب اوصاف کو ملحوظ رکھاہے۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔

(۱) وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ (لِ) (پ،ع:36)

(٢) وَلَمَنْ صَبَرَ وَ غَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ-

(ب٢٥:ع٥)

(٣) وَالصُّلُحُ خَيْرٌ ---- (پ٥:١٦٢)

(٣) يُؤْثِرُونَ عَلَى ٱنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ

(پ۲۸:ع۳)

(۵) وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَّبِذِ الْقُرْلِي وَالْيَتْلَى وَالْمَسَاكِيْنِ وَالْجَارِ
 ذِى الْقُرْلِي وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيْل وَمَا
 مَلَكَتْ اَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُوراً

(پ۵:ع۳)

ا۔ مومن وہ ہیں جو غصہ کو پی جاتے ہیں اور لوگوں سے در گذر کرتے ہیں۔ اللہ نیکو کار بندوں کو دوست رکھتاہے۔ اسلام اور مسيحيت

169

- ۲- جو صبر کرے اور بخش دے تو بے شک بیہ بات پختہ ہے۔
  - ۳۔ صلح سب سے اچھی چیز ہے۔
- ۳- ایمان دارلوگ این حاجت کے باوجود دو سروں کو اپنی ذات پر ترجیح دیتے ہیں۔
- ۵- اپنے ماں باپ کے ساتھ نیکی کرو اور قرابت داروں اور تیبموں اور مسکینوں اور آس
  پاس کے ہمسائے اور دور کے ہمسائے اور پہلو میں بیٹھنے والے رفیق اور مسافر اور
  لونڈی غلام کے ساتھ (نیکی کرتے رہو) بے شک اللہ تعالی تکبر کرنے والے اور شیخی
  مارنے والوں کو دوست نہیں رکھتا۔

ان آیات کے علاہ اور بہت ی آیات ہیں۔ جن میں نمایت خوبی سے اخلاق حسنہ کی تعلیم دی گئی ہے جو کسی سے مخفی نہیں اس کے باوجود پادری صاحب اگر قرآن پر اعتراض کریں تو کما جائے گا۔ ۔

كل است سعدى ودر چشم دشمنان خاراست

آگے چل کر پادری صاحب نے ایک عنوان بالفاظ جبلت "والدینی اور غصہ" قائم کیا ہے۔ اس عنوان کے ماتحت آپ نے کوئی بات قابل اِعتراض نہیں کہی تاہم اس کے متعلق ہم قار کمین کو آیت "وَالْکَاظِمِیْنَ الْعَیْظَ" کی طرف توجہ دلاتے ہیں۔

آگے چل کر آپ نے ذیلی عنوان یوں رکھا ہے "جبلت دالدینی ادر ایار نفسی"اس عنوان کے باتحت بھی آپ نے کوئی نئی بات نہیں بتائی۔ صرف حیوانوں ' بچوں ادر بے کسوں دغیرہ پر رحم کرنا جبلت دالدینی پر متفرع قرار دیا ہے۔اس کا جواب کتاب بذا کے پیچھلے صفوں ہوچکا ہے۔اس کا جواب کتاب بذا کے پیچھلے صفوں ہوچکا ہے۔اس کے علادہ صفحہ ۲۲۳ پر ملاحظہ ہو۔

آگے چل کر ایک سرخی یوں لکھتے ہیں۔ "مسیحی اور اِسلامی ایٹار" اس سرخی کے نیچ آپ نے پھروہی باتیں دہرائی ہیں۔ جن کاجو اب پہلے کی دفعہ ہو چکا ہے۔ اس عنوان کے ماتحت جو کچھ آپ نے کما ہے۔ وہ آپ ہی کے الفاظ میں درج ہے۔

دین فطرت کا کام بیہ ہے کہ والدین جبلت کے میدان عمل کو وسیع کردے اور اس باب میں میں معطوموں ، مختاجوں ، ب یارو میسیت کو کل ادیان عالم پر فوقیت حاصل ہے۔ پچوں ، بے کسوں مظلوموں ، مختاجوں ، ب یارو مددگار لوگوں کی خاطرانی خودی اور انانیت کو دبانا اور ان کی خاطر ہر طرح کی ایثار نفسی کو کام

میں لانامسیحت کا جزواعظم ہے۔۔۔۔ (مرقس ۸-۳۵)

ایک دفعہ ایک دولت مند مخص کلمت اللہ کے پاس آیا اور پوچھنے لگا کہ "اے استادیس کونی نیک کروں تاکہ بیشہ کی زندگی یاؤں؟" آپ نے جواب میں فرمایا" اگر توکال ہونا چاہتا ہے تو جا ا پنامال و اسباب زیج کر غربیوں کو دے تجھ کو آسان پر خزانہ ملے گا۔" (متی ۲۲-۹۱٬۲۲-۹۷)

اس اقتباس کے پہلے جھے کاجواب ہماری پیش کردہ آیات میں کافی ملتا ہے- ان ك علاوه ايك اور آيت پيش كرتے ہيں- جن ك الفاظ بهت وسيع المعنى ہيں-إرشادے-

وَمَنْ يُوْقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَاؤُلِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ --- ( ١٣٨: ٢٨) زجمہ جو لوگ اپنے نفس کی شح یعنی غصہ حد وغیرہ نفسانی اوصاف سے بچ

جا کیں۔ وہی لوگ نجات یانے والے ہوں گے۔

مالدار کے قصہ کاجواب پہلے صفحات پر ہوچکا ہے۔ آگے چل کر آپ نے ایک عجیب بات كى ب- چنانچه آپ لكھتے ہيں-

"جبلت والديني كے ميدان عمل كے وسعت كے مسئله ير غوركرتے وقت بيدان م كه اس بات کی جانچ بر آل کی جائے کہ خیرات کا صحح معرف کیا ہے؟ اور کون اس کے مستحق ہیں۔ قرآن اس معاملہ میں ایک نرالی تجویز پیش کرتا ہے۔ کہ زکوۃ کامال ان لوگوں کے لئے ہے جن کے دِل لالچ دے کر "اسلام کی جانب راغب کرنے منظور ہیں۔ (سور ۃ توبہ آیت ۲۰) اور خیرات کا مال جماد کے اخراجات کو برداشت کرنے کے لئے ہے کیالالج دے کرمسلمان بناٹااور دشمنوں یر جماد کرنے کے لئے خرچ کرنا خیرات کو صرف کرنے کا چھا طریقہ ہے؟ ہر صحیح العقل شخص اس کا جواب نفی میں دے گا- اس کے برنکس انجیل میں وارد ہوا ہے اگر تیرا دشمن · بھوکا ہو تواہے روٹی کھانے کو دے پاسا ہے تواہے پانی پینے کو دے۔" (روم ۱۲-۲۰) قرآن کہتا ہے کہ خیرات کے مال سے دشمنوں کا قلع قمع کر دے-انجیل کہتی ہے کہ خیرات کے مال سے بھوکے پیاسے و شمن جان مک کا پیٹ پال- قار کین خود اندازہ لگا سکتے ہیں کہ کونسا ند بب جبلت والدين كے ميدان عمل كو وسعت ديتا ہے-" ---- (صفحہ ٩٩)

#### اسلام اور مسيحيت

171

اگر ہم نے قرآن مجید کی روشنی میں فطرت إنسانی کا مطالعہ نہ کیا ہو تا تو ہمیں مجیب:
پوری صاحب کے ایسے اعتراضات پر بہت تعجب ہو تا۔ لیکن اب یہ نمیں ہے۔
کیونکہ قرآن مجید نے ہمیں بتایا ہوا ہے کہ ضد اور دشمنی انسان سے بہت سی غلط کاریاں کرا
دیتی ہے۔ سنے! جہاد کا فعل چو نکہ انبیاء علیم السلام کی شنت ہے اور ونیا کا انتظام بھی اس پر
موقوف ہے اس لئے اس فعل کے اچھا ہونے میں کوئی شبہ نمیں۔ اس کی تفصیل صفحہ گذشتہ صفحات پر درج ہو چکی ہے۔ جہاد کرنے والے بعض دفعہ مالی حیثیت سے کمزور ہوتے ہیں۔ اس
لئے ان کو خیرات و زکو ق کے مال سے سامان جنگ بہم پہنچانا۔ یا ان کی ضروریات میں مدودینا بلاشبہ نیکی کا کام ہے۔ اس کی مثال سے ہے کہ بیٹیم کی تعلیم و تربیت کرنا یقینا نیک کام ہے۔ اس لئے اس کی تعلیم و تربیت کرنا یقینا نیک کام ہے۔ اس کی قعلیم و تربیت کرنا یقینا نیک کام ہے۔ اس کی قعلیم و تربیت کرنا یقینا نیک کام ہے۔ اس کی قعلیم و تربیت کرنا یقینا نیک کام ہے۔ اس کی قعلیم و تربیت کرنا نیکی میں داخل ہے۔

یہ جواب ہم نے علی وجہ السلیم دیا ہے ورنہ قرآن شریف میں مصارف ذکو ہ کے بیان میں خاص جماد کاذکر شیں ہے بلکہ عام تھم ہے کہ فی سبیل اللہ (ہرایک نیک کام میں ذکو ہ کامال خرچ کرو-جماد بھی ایک نیک کام ہے-اس لئے اس میں بھی خرچ کرنے کی اجازت ہے-ساری آیت یوں ہے-

إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَاكِيْنِ وَالْعَامِلِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُدُلَّقَةِ وَالْمُدُلَّقَةِ فَلُوبُهُمْ وَ فِي الرِّقَابِ وَالْعَارِمِيْنَ وَ فِي سَبِيْلِ اللَّه وَابْنِ السَّبِيْلِ فَلُوبُهُمْ وَ فِي الرِّقَابِ وَالْعَارِمِيْنَ وَ فِي سَبِيْلِ اللَّه وَابْنِ السَّبِيْلِ فَلُوبُهُمْ وَ فِي الرِّقَابِ وَالْعَالِمِيْنِ وَالْمُدُلِّقِيْنِ وَالْعَالَ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ الللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ الللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ الللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ الللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ الللهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللَّهُ وَابْنِ السَّبِيْلِ اللّهِ وَابْنِ السَّبِيْلِ الللهِ وَالْمُعَالِيْنِ السَّبِيْلِ اللّهِ وَالْمُوالِمِيْلِ اللّهِ وَالْمِيْلِ اللّهُ وَالْمُعَلِيْلِ اللّهِ وَالْمُوالِمِيْلِ الللّهِ وَالْمُعَلِيْلِ الللّهِ وَالْمُعِلَّلِ اللّهِ وَالْمُعَلِيْلِ اللّهُ الْمُعِلَّى السَّالِيْلِ اللّهُ الْمُعْلِيْلِ اللّهِ الْعَلَالِيْلِ اللّهُ الْمُعَلِّلِ الللّهِ الْمُعِلَّالِ اللّهِ الْمُعْلِقِيلِ الللّهِ اللّهِ السَالِحِيْلِ اللّهِ الْعَلَامِ السُلّمِ الْمُعْلِقِيلِ السَّالِقِيلِ اللّهِ الْمُعْلِقِيلِ الللّهِ السَالِحِيلِ اللّهِ الْمُعْلِقِيلِ السَالِحِيلِ الللّهِ الللّهِ الْعَالِمُ اللّهِ الْمُعْلِقِيلِ السَّعِلْمِ السَالِمِيلِ السَالِحُلْمِيلِ الللّهِ السَّامِ السَّعِلْمِ السَالِحُلِيلِ السَّعِلْمِ الْعَلْمِ الْمُعْلِقِيلِ السَّعِلَامِ السَالِحُلْمِ الْمُعْلَامِ الْعُلْمِيلِ السَالِحُلِيلِ السَّعِلَيْلِ الللّهِ الْعُلْمِ الْمُعِلَالْمُوالْمِيلِيْلِ الللّهِ الْمُعْلِمِ الْعُلْمِ السَامِيلِيْ

رجی سوائے اس کے نہیں کہ صدقات محاجوں کا حق ہے اور مسکینوں کا اور مسکینوں کا اور مسکینوں کا اور صدقات وصول کرنے والوں کا اور ان کا جن کی تالیف قلوب منظور ہے۔ نیز غلام آزاد کرنے میں اور قرضداروں کے لئے اور راہ خدا میں اور مسافروں کی امداد میں (خرچ کئے جائمیں)

اس آیت کامیدان کتناوسیع ہے۔ کوئی لفظ اس میں ایبانسیں ہے جو مساکین اور غربا میں کفرو اِسلام کی تمیز کرتا ہو۔ مطلب سے ہے کہ جو بھی مسکین اور غریب ہو اس کو زکو ۃ میں سے حصہ دے سکتے ہو۔ ہاں آپ نے مولفتہ القلوب کے معنی سمجھنے میں ٹھوکر کھائی ہے۔ حالانکہ آپ کا تبلیغی مشن اسی روش پر چل رہاہے۔ ہر شہراور ہر قربیہ میں عیسائی مشن میں بیہ طریقہ جاری ہے کہ زیر تبلیغ غرباء کی امداد کی جاتی ہے۔ ہم اس پر کوئی اِعتراض نہیں کرتے۔ مولفہ القلوب کے معنی ہیں۔ زیر تبلیغ لوگ یعنی جن کو ند بہب کی خوبیاں بتائی جا کمیں اور وہ ان خوبیوں کو تسلیم کرکے اپنی ضروریات کو قبولیت ند بہب میں مانع کے طور پر پیش کریں۔ ان کی مالی امداد کرنا ہرایک ند بہب بلکہ عام اِنسانیت کا بھی تقاضا ہے۔

ایک صیح واقعہ:

دبلی باڑہ ہندو راؤ کے مکان میں بطور مہمان ٹھہرے ہوئے تھے کہ
ای اثناء میں ایک پادری صاحب آگئے جو اِسلام کو ترک کر چکے تھے۔ ان سے گفتگو ہوئی جب
ای اثناء میں ایک پادری صاحب آگئے جو اِسلام کو ترک کر چکے تھے۔ ان سے گفتگو ہوئی جب
ان کے بشرہ پر قبولیت اِسلام کے آثار نظر آنے گئے تو ہم نے پوچھا کہ اب مانع کیا ہے۔ اس
کے جواب میں انہوں نے اپنی ضروریات پیش کیں۔ ہم نے کما انثاء اللہ پوری ہو جا میں گی۔
اس پر کہنے گئے کہ مجھے اتنی بات سے تعلی نہیں ہو سکتی۔ بلکہ میرے نام پر کسی معقول کرایہ
والے مکان کے کرایہ کی رجشری کرائی جائے۔ یہ بالکل سچا واقعہ ہے۔ "وَکفی بِاللّٰهِ شَهِیدًا"
ہتائے' ایسے اصحاب کی الداد کس طرح ناجائز ہو سکتی ہے۔

قرآن مجیدنے زکوۃ کے مال میں ایسے ہی مولفہ القلوب کا حصہ رکھاہے اور قرآن کا بیہ تھم حسن انتظام پر مبنی ہے جو کسی طرح محل اِعتراض نہیں ہوسکا۔ اس کے علاوہ قرآن مجید دشمنوں کو بھی کھانا کھانے کا تھم دیتا ہے۔ آیت ذیل غور سے پڑھئے۔

يُطْعِمُوْنَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْنًا وَّيَتِيْمًاوَّ اَسِيْرًا -- (پ٢٩:١٩٥)

"مومن وہ ہیں جو اللہ کی محبت سے ہر قتم کے مسکینوں تیموں بلکہ قیدیوں کو بھی کھانا کھلاتے ہیں- چاہے وہ بدکار اور بدمعاش ہوں-"

اس سے زیادہ ہم اور کیا بتائیں۔ پ

در خانہ اگر کس است یک حرف بس است آگے چل کرپادری صاحب نے یہ عجیب بات کسی ہے کہ

تیموں' بے کوں' وغیرہ کے متعلق جو محرکات مسیمی ندجب میں ہیں وہ اِسلام میں نہیں ہیں۔ کیونکہ اِسلام نقدر کیا قائل ہے۔۔۔۔(صفحہ ۱۰۰) مسئلہ نقدیر بجائے خود صحیح ہے اور یہ علم اللی کا دو سرانام ہے۔ قرآن اور اسلام کے نزدیک یہ مسئلہ احسان اور مروت سے مانع نہیں ہے تاہم پاوری صاحب بقول "تو مان نہ مان میں تیرا مہمان" قرآن اور مومنین قرآن کوالٹی تلقین کرتے ہیں کہ تم اس کو مانع خیرات سمجھو۔ ہم پادری صاحب کی یہ تلقین کسی طرح گوارہ نہیں کرسکتے۔ اس لئے سمجھو۔ ہم پادری صاحب کی یہ تلقین کسی طرح گوارہ نہیں کرسکتے۔ اس لئے داری صاحب کی ہے تھیں کہ کر شکریہ کے ساتھ واپس کرتے ہیں۔ اس بحث کے اخیر میں بطور نتیجہ آپ لکھتے ہیں۔

"اس فصل میں جبلت والدینی کے مختلف پیلوؤں پر بحث کی ہے اور جس پہلو سے اِسلام پر نگاہ کی ہے۔ وہ دین فطرت نظر نہیں آتا۔" ---- (صفحہ ۱۰۲)

بے شک! آپ کے اس بیان کی تقدیق قرآن مجید میں آچکی ہے۔ غور سے سنے مجیب: مجیب: اور تدبرے پڑھئے اِرشاد ہے۔

إِذَا قَرَاْتَ الْقُرْانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّذِيْنَ لاَ يُوْمِنُوْنَ بِالْأَخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ---- (پ١٤ع٥)

ر جمی اے پغیرا جب آپ قرآن پڑھتے ہیں تو ہم تمهاری قرات اور

منکرین کے درمیان ایک مخفی پردہ ڈال دیتے ہیں۔ پر

غالب مرحوم نے سچ کہاہے۔ ب

کی وفا ہم سے تو غیر اس کوجھا کہتے ہیں ہوتی آئی ہے کہ اچھوں کو برا کہتے ہیں

اس سے آگے پادری صاحب نے صفحہ ۱۹۳ پر فصل پنجم کا عنوان دے کر "جنگ جوئی کی جبلت کی خمنی سرخی کھی ہے۔اس کے پنچ آپ نے بہت طویل تمید پر وقت خرچ کیا ہے۔ خدا کا شکر ہے کہ بانی فطرت کے تصرف سے آپ کے قلم سے یہ فقرہ بھی نکل گیا ہے کہ

"اگر غصے کا مقصد نیک ہوگا تو غصہ جائز ہوگا- اگر اس کا مقصد منشائے اِلی کے خلاف ہوگا تو غصہ ناجائز اور ممنوع ہوگا اور مسجیت جائز غصے کے خلاف نہیں-"---(صفحہ ۱۰۵) اس تمید کے بعد آپ نے اصل مطلب پر آنے کو ایک سرخی یوں لکھی ہے-

# "غصے کی جبلت اور قصاص": اس سرخی کے نیچے آپ لکھتے ہیں۔

"اس فتم كے غصه ميں اور انتقام كے غصه ميں بعد المشرقين ہے- انجيل جليل ميں بدله قصاص اور انتقام كى غصه ميں اور انتقام كى غصه الله كائي ہے- كلمة الله نے فرمایا 'تم س چكے ہوكه كما كيا تفاكه آكھ كى بدلے آكھ اور دانت كى بدلے دانت- ليكن ميں تم سے كمتا ہوں كه شرير كامقابله نه كرنا بكى بدلے آكھ اور دانت كى بدلے دانت و سرا بھى اس كى طرف چير دے-" (متى بكه جو كوئى تيرے داہنے گال پر طمانچه مارے دو سرا بھى اس كى طرف چير دے-" (متى الله عناف كرد كے تو تمهارا باب بھى تمهارے گناہ معاف كرے گا-"---(۱۰۹) اگر تم آدميوں كے قصور معاف كرد كے تو تمهارا باب بھى تمهارے گناہ معاف كرے

قصاص کاذکرکتاب ہذامیں آچکا ہے۔ قصاص کے معنی ہیں کسی قاتل کو تعل قتل یا جیب:

ارادہ قتل کی سزا دینا۔ یہ سزا تعزیرات ہند کی دفعہ ۱۳۰۳ اور دفعہ ۲۰۰۷ کے ماتحت
آتی ہے۔ جیرانی ہے کہ پادری صاحب قرآن مجید کے ایسے عظم پر بھی اِعتراض کرتے ہیں جو
آجکل کل ذنیا کے ممالک متمدنہ میں مسلم بلکہ جاری ہے۔ اس کے برخلاف قاتل اور ضارب
کے حق میں انجیل کا عظم پیش کرتے ہیں۔ جس پر نی زمانہ کوئی حکومت کوئی قوم بلکہ کوئی مخض
عمل نہیں کرتا اور نہ کر سکتا ہے۔ اس کے باوجود پادری صاحب دین مسیحی کو عالمگیر کھتے ہیں۔ چہ خوش حالا نکہ دُنیا میں عمل در آمد اس کے خلاف ہے۔ پھر بھی مسیحیت کی عالمگیری کا دعویٰ ہے۔ اس کے بعد آپ نے لکھا ہے کہ

"میح نے اپی زندگی اور نمونے سے دشمنوں کو معاف کرنے کا سبق سکھایا حتی کہ جب آپ کے خون کے پیاسے آپ کو مصلوب کر رہے ہیں آپ نے ان کو اس جان کی کی حالت میں بھی دُعا خیردی اور کما کہ اے باپ ان کو معاف کر کیونکہ وہ نہیں جانتے کہ کیا کر رہے ہیں۔"
----(سفحہ ۱۹۹)

پادری صاحب واقعات محریہ اور واقعات میچیہ کو سامنے رکھ کر انصاف کیجئے میں محبیب:

کو دشمنوں نے ستایا اور آپ نے ان کو ایسے وقت میں معاف کیا۔ جب کہ آپ بدلہ نہیں لے سکتے تھے۔ گررسول عربی نے اپنے ظالم دشمنوں کو فئح مکہ کے روز آلی حالت میں معاف کیا۔ جب کہ آپ ابروئے چشم کے ایک اشارہ سے سب کا قتل عام کرا سکتے تھے اس

موقع پر آپ کے فرمودہ الفاظ بھی قابل شنید ہیں۔ آپ نے فرمایا۔ لاَ تَشْرِیْبَ عَلَیْکُمُ الْیَوْمَ یَغْفِرُ اللّٰهُ لَکُمْ۔ (پ۱۱:ع۳) جاوَتُمْ پر کوئی نظّی نیں خداتُم سب کو معاف کرے۔

پادری صاحب ذرا انصاف ہے اس فارسی شعر کے معنی بتائے۔ پ تواضع زگر دن فرازان تکوست گداگر تواضع کند خوتے اوست

الله اکبر! کیما تھم ہے اور کیسی برداشت ہے کہ دُنیا کی تاریخ اس کی مثال پیش کرنے سے قاصرہے۔پادری صاحب کابد فقرہ بھی بہت ہی قابل غور ہے کہ-

فطرت كابيه نقاضا ہے كه جول جول إنسان اور اقوام ترقى كى طرف گامزن ہوتے جاتے ہيں۔ ان مين ضبط كى قوت برهتى اور قصاص كامادہ زائل ہوتا جاتا ہے۔۔۔۔ (صفحہ ١١٢)

کیا پادری صاحب واقعات زمانہ ہے اس امر کی شمادت دے سکتے ہیں کہ اقوام مجیب:

مجیب:

دُنیا میں ضبط اور برداشت کی قوت بڑھ گئی ہے۔ جنگ پورپ وایشیا وغیرہ کو ملحوظ رکھ کر جواب دیجے گا۔ قصاص تو ایک قانونی مسلہ ہے جو حکومت سے تعلق رکھتا ہے اور ہم ہنا چکے ہیں کہ اسی پر دُنیا کا امن و امان مو قوف ہے۔ ورنہ جاہلوں کے ہاتھوں سے بیسوع مسیح کی طرح نہ کوئی پادری نیج سکتا ہے نہ مولوی اور نہ پنڈت نہ راہب۔ آپ نے جوش تعصب میں انفرادی اور سیاسی احکام میں فرق نہیں کیا۔ قصاص ایک سیاسی تھم ہے۔ جس میں حکومت کا ہاتھ ہو تا ہے۔ کسی قانون دان سے پوچھ لیجئے کہ قتل بلکہ حملہ قاتلانہ کے مقدمہ میں بھی سرکار مستغیث ہوتی ہے۔ اس میں معانی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

اگر آپ کسی مقام کے تھانیدار ہوں تو آپ واقعہ قتل کی تفتیش پاوری صاحب!:

کرکے ملزم کا چالان کریں گے- یا انجیل کی تعلیم کے ماتحت اس ظالمانہ کیس کو خورد برد کردیں گے- (خدا کرے ہم آپ کو تھانیدار دیکھیں)

مئلہ ضبط و صبر کے متعلق آپ نے جو کچھ لکھا ہے۔ جہاں تک کسی کی ذات خاص کا تعلق ہے تو وہ بے شک صبح ہے۔ ہاں آپ نے جو زبانی دعویٰ کیا ہے۔ قرآن مجید ایماندار لوگوں کے حق میں اس سے زیادہ کتا ہے۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔ وَ إِذَا مَا غَضِهُوْا هُمْ يَغْفِرُونَ --- (پ ٢٥ : ع ٥) ( اَذَا مَا غَضِهُوْا هُمْ يَغْفِرُونَ --- (پ ٢٥ : ع ٥

تو غصه دلانے والے فخص کو معاف کردیتے ہیں۔"

افسوس ہے کہ آپ کو یہ آیت نہ ملی۔ ہم یہ بات کمرر آپ کے نوٹس میں لاتے ہیں کہ شخصی اور جماعتی حقوق میں فرق ملحوظ رکھنے کو شخ سعدی کی یہ نصیحت یادر کھیں۔ ۔ اگر یک سواری رہ خویش گیر اگر یائے بندی رضا پیش گیر

> اخیرمیں آپ کابیہ نتیجہ بھی سامنے رکھتا ہوں کہ قرآن کی قرآنی تعلیم ثابت کرتی ہے کہ اسلام اور حقیقت دین فط

قرآن کی قرآنی تعلیم طابت کرتی ہے کہ إسلام اور حقیقت دین فطرت نہیں اور محبت کی الجیلی تعلیم ہی دراصل فطرت کے مطابق --- (صفحہ ۱۱۲۳ ۱۱۳)

ہم نے اپنے گزشتہ جوابات سے ثابت کردیا ہے کہ قرآن مجید ہی دراصل بانی
مجیب:
فطرت کا کلام ہے۔ جو حسب ضرورت معافی اور حسب موقع قصاص اور انقام کا
محم دیتا ہے تاکہ وُنیا میں امن وامان قائم رہے اور بسرصورت معاف کرنے اور درگزر کرنے
کی حالت میں شیخ سعدی جیسے تجربہ کاراخلاق نولیس کو یہ کئے کاموقع نہ طے۔

آگے چل کرصفحہ ۱۲۵ پر بادری صاحب نے یہ سرخی دی ہے۔

استفسار کی جبلت:
ہمیں بے حد صدمہ ہوا۔ اس لئے نہیں کہ قرآن مجید پر بے جا
اعتراضات کے گئے ہیں بلکہ اس لئے کہ پادری صاحب نے رکیک اعتراضات کر کے نہ صرف
اپنی قابلیت کو دھبہ لگایا ہے۔ بلکہ اعمال نامہ کو بھی اغلاط سے پر کیا ہے۔ آپ کا یہ فعل ہم نے
اس رباعی کے ماتحت پایا ہے۔ ب

کیے برسر شاخ بن ہے برید خداوند بستان نگاہ کردو دید بگفتا کہ ایں مخص بدے کند نہ بامن کہ بانفس خود ہے کند پادری صاحب نے نہ کورہ عنوان کے ماتحت بطور تمہید جو پچھ ککھاہے وہ بالاجمال چند

نمبرول میں بیہ ہے کہ

#### اسلام اور مسیحیت

177

ا- اِنسانی فطرت میں یہ ایک طبعی میلان ہے کہ جس چیز کو نہیں جانتا اس کی نبست استفسار کرتا ہے- یہ جلت (استفسار کی عادت) عقلی قوت اور ذہنی مساعی سرچشمہ ہو جاتی ہے----(صفحہ ۱۲۵ ۱۲۲)

يه اقتباس مميس بھي مسلم ہے- آگے چل كرآپ لكھتے ہيں-

۲- اس جبلت (عادت استفسار) کو سائنس اور ند جب دونوں کی ایک اصل اور جڑ تصور کرنا چاہئے۔ پس فلا ہرہے کہ جس ند جب میں عقل کو بیہ جابرانہ تھی دیا جاتا ہے کہ نم جمارے معاملات میں دخل نہ دو- ایسا ند جب فطرت کے خلاف ہوتا ہے---- (صفحہ کا) اس پر بھی ہمارا صاد ہے- آگے چل کریا دری صاحب لکھتے ہیں۔

۳- چونکہ ند جب کا تعلق عالم روحانیت سے ہے للذا لازم ہے کہ ہم دین فطرت کے ذریعے فطرت کے ذریعے فطرت کے اصول ایسے ہونے چاہیں جن کو عقل سلیم نہ صرف قبول کرسکے بلکہ جبلت بجش کو کام میں لاکران اصول کا اطلاق مختلف ممالک واقوام کے مختلف حالات پر کرسکے۔ "----(صفحہ ۱۲۸) کوئی بابداں کردن چناں است

عوی بابران کردن چیاں است کہ بد کر دِن بجائے نیک مرداں آگے چل کر آپنے صفحہ ۱۱۳ پر ایک سرخی یوں قائم کی ہے

# «لرُاكاين كي جبلت اور جهاد كي تعليم»

اس کے ماتحت صفحہ ۱۳۳ تک آپ نے بڑے کرور لفظوں میں إسلامی جہاد کا ذکر کیا ہے جم خدا لگتی کئے سے نہیں رک سکتے کہ إسلام میں جہاد ہے اور یمی اس کی روح ہے۔ کیونکہ إسلام ونیا سے برائی کی بخ کنی کرنے کے لئے دو طرح کی تعلیم دیتا ہے اول وعظ و تفیحت سے دوم سیاست اور حکومت ہے۔ اس دو سری چیز کا دار و مدار جہاد پر ہے۔ آپ کو یقین نہ ہو تو یورپ کی تاریخ پڑھ لیجئے اور گزشتہ جنگ عظیم اور آجکل ۴ ماء کی جنگ عظیم پر غور کیجئے۔ مسلہ جہاد کی تفصیل کتاب ہذا کے گذشتہ صفحات پر ہو چکی ہے۔ اس موقع پر ہم

### اسلام اور مسحیت

178

معزز معاصر ترجمان القرآن-" کے الفاظ متعلقہ اِسلامی جہاد بطور تائید نقل کرتے ہیں- آپ فرماتے ہی کہ

"خلق خدا کی اِصلاح کرنے اور لوگوں کو تباہی کے رائے سے بچاکر فلاح اور سعادت کے رائے پر لانے کے لئے اس کے سواکوئی چارہ ہی نہیں ہے کہ حکومت کے بگاڑ کو درست کیا جائے۔ معمولی عقل کا آدی بھی اس بات کو سمجھ سکتا ہے کہ جمال لوگوں کو زنا کی آذادی حاصل ہو' وہاں زنا کے خلاف خواہ کتنا ہی وعظ کیا جائے زنا کا بند ہونا محال ہے۔ لیکن اگر حکومت کے اِختیارات پر قبضہ کرکے زبردسی زنا کو بند کر دیا جائے تو لوگ خود حرام کے رائے کو چھوڑ کر حلال کا رائے اِختیار کرلیں گے۔ شراب' جوا' سود' رشوت' فحش تماشے' بے حیائی کے لباس' بد اخلاق بنانے والی تعلیم اور الی ہی دو سری چیزیں اگر آپ وعظوں سے دور کرنا چاہیں تو کامیابی ناممکن ہے البتہ حکومت کے زور سے بیہ سب بلائمیں دور کی جاسمتی ہیں۔ " ۔۔۔۔۔ چاہیں تو کامیابی ناممکن ہے البتہ حکومت کے زور سے بیہ سب بلائمیں دور کی جاسمتی ہیں۔ " ۔۔۔۔۔ چاہیں تو کامیابی ناممکن ہے البتہ حکومت کے زور سے بیہ سب بلائمیں دور کی جاسمتی ہیں۔ " ۔۔۔۔۔ (ترجمان القرآن لاہور خطبات نمبر ۲۳۰)

اس عبارت کی بھی ہم تصدیق کرتے ہیں۔ آگے چل کر آپ لکھتے ہیں۔

کلمتہ اللہ (مسے) نے دنیائے اغلاق کو ایک تنگ و تاریک چاہ سے نکالا- جمال اغلاقیات کے اصول زمان و مکان کے قیود میں جکڑے ہوئے تھے اور شریعت اور رسوم اور فقہ کے بھاری بوجھ تنے دب کردم دے رہے تھے۔ ابن اللہ نے اپنے مسجائی دم سے اس نیم مردہ میں روح پھونک دی اور اس کو اس قابل بنا دیا کہ عالمگیرہو کرتمام ذنیا پر تا ابد حکمرانی کریں۔۔۔۔(صفحہ ۱۲۹)

اس سے آگے آپ نے جو خط لکھاہے وہ قابل غورہے کہ

۵- کلمتہ اللہ (مسے) نہ صرف خو دجبلت نجس واستفسار کو کام میں لاتے تھے۔ بلکہ یہ آپ کی عین خواہش تھی کہ آپ کے حوار ئین اور سامعین بھی اس خداداد جبلت کو کام میں لائیں --- (صفحہ ۱۳۰۰)

یہ فقرہ واقعات کے صریح خلاف ہے پادری صاحب مسیحی ندہب کی تائید میں مجیب:

ایسے مشغول ہیں کہ ان کو اپنے گھرکے واقعات کی بھی خبر نہیں رہتی۔ سنے! ہم ایک صبیح واقع پیش کرتے ہیں۔ اپنے لفظوں میں نہیں بلکہ انجیل متی کے الفاظ ہیں۔

179

"بعضے فقیوں اور فرییوں نے کما کہ اے استاد! ہم تھے ہے ایک نشان دیکنا چاہتے ہیں۔ اس

(متے) نے جواب دیا اور کما کہ اس زمانے کے بدکار اور حرامکار لوگ نشان ڈھونڈتے ہیں پر

یونس بنی کے نشان کے سواکوئی نشان انہیں دکھایا نہ جائے گا۔"----(انجیل متی باب ۱۹:۳)

یہ صرتے عبارت صاف بتارہی ہے کہ یسوع میسے نے خودیا انجیل نویسیوں نے جبلت

استفسار کی خوب مٹی پلید کی تاکہ اس کے بعد کوئی شریف آدمی سوال ہی نہ کرسکے۔اگر کرے

تو بد اور حرامکار تھرے۔ استاد ذوق نے اپنے معثوق کا گلہ کرتے ہوئے کیاخوب کما ہے۔ ب

وہ کہیں کون ہے چتون یہ ہماری مفتول

میں کموں میں تو کہیں میں کی چھری گردن پر

بیک کیفیت اس مسیحی جواب کی ہے جس میں جواب دینے سے اِنکار پر اکتفانہیں کیا

بلکہ ساتھ ہی سائلین کو بدکاری کاڈیلومہ بھی عطاکیا گیا ہے۔

پادری صاحب! آپ نے سکول یا کالج میں جمعی کسی استاد مکرم سے اپ حق میں ایسے الفاظ سے ہیں۔ اچھا اگر جمعی من پائیں تو ایسے استاد کے متعلق اضلاقی حیثیت سے کیا رائے قائم کریں گے۔ اور کیا کہیں گے۔ یمی ناکہ۔ ۔

حمیں کو یہ انداز گفتگو کیا ہے

یہ انجیلی جواب اپنے اندر جو تکنی رکھتا ہے وہ جامع مسجد دبلی کے کہابوں سے بھی زیادہ ہے۔ قار کین! ایساجواب دینے والے استادکی نبست سے کہنا کہ اس میں استفساری جبلت کو کام میں لانے کی بری خواہش تھی۔ کہاں تک ٹھیک ہو سکتا ہے۔

پادری صاحب! میں آپ کے مندرجہ ذیل فقرات کو پڑھ کر بہت متحیر ہوا ہوں۔ آپ علم کلام کے قواعد کواپنے کلام میں کیوں ملحوظ نہیں رکھتے۔ مثلاً۔

"منجی عالمین نے فرمایا که راہ حق اور زندگی میں ہوں (یو ۱۰:۲۷) بیشہ کی زندگی ہیہ ہے کہ وہ تجھ خدائے واحد و برحق کو اور یسوع مسیح کو جے تو نے بھیجا ہے جانیں اور جو کلام تونے بچھے پنچایا وہ میں نے ان کو پہنچادیا اور انہوں نے قبول کرلیا اور بچ جان لیا۔"

دین فطرت صفحہ ۳۰ بخوالہ یو حناباب ۱۵) فرمائے اس قتم کے فقرات کو جبلت استفسار سے کیا تعلق ہے؟ یا یو نمی کتاب نے کے صفحات کی تعداد بڑھانا چاہتے ہیں۔ ہاں میں اس فقرے سے بہت خوش ہوں

### اسلام اور مسیحیت

180

اوراس نتیجه پر پہنچاہوں کہ مسیح کی تعلیم کاخلاصہ یہ تھا۔

نہ کورہ اقتباس سے بھی مجیب تر مندرجہ ذیل فقرات ہیں۔ چنانچہ آپ لکھتے ہیں۔ ''کتاب مقدس جبلت مجتس کے استعال پر جابجا زور دیتی ہے اور اس کے نیک نتائج سے ہم

کو آگاہ کرتی ہے۔ مثلاً ہم خدا کے گھریں داخل ہوں تو دہ اپنی راہیں ہم کو بتائے گا (ایسعیا

ر بان من طرح سندر یانی سے بعرا ہے- ای طرح زمین خداوند کے عرفان سے معمور سندر یانی سے بعرا ہے- اس

ہوگی۔" (۱۱-۱۹) خداوند فرماتا ہے جو گخر کرتا ہے۔اس پر فخر کرے کہ وہ سجھتا اور مجمع جانتا ہے

که پیس ہی خداوند ہوں جو دُنیا میں شفقت و عدل اور راستبازی کو عمل میں لا تا ہوں۔" (بر

۹-۲۳) اہل دانش نور فلک کی مانند چمکیں مے اور وہ جن کی کوشش ہے- بہتیرے صادق ہوگئے

میں - ستاروں کی ماند - ابد الاباد تک روش ہوں مے - " ---- (دانی ۱۲-۱۳ صفحہ ۱۳۳۱)

ہائے کہ ان فقرات میں بھی جبلت استفسار کے متعلق کوئی تعلیم ہے؟ پھران کو مجیب: مجیب: اس جبلت میں کیوں داخل کیاہے؟ اس سے زیادہ دِل خوش کن فقرہ یہ ہے کہ

"مسیحی عقائد پر نظر کرو تو ان کو عقل کے تقاضاؤں کے مطابق پاؤ گے۔"----(صفحہ ۱۳۳۴)

یہ فقرہ تو غالبا آپ کے قلم سے سوانکل گیا آگر ہوشیاری اور بیداری کی حالت میں کھا ہو تا تو پہلے فقرات کے خلاف نہ ہو تا۔ جن کی تفصیل الوہیت میں کے ذکر میں ہو چکی ہے۔ جمال اور حضرات کے اقوال نقل کئے گئے ہیں کہ تجتم میں کاعقیدہ اِنسانی عقل کی دسترس سے باہر ہے۔ قار کین! ذرا ورق الٹ کر ملاحظہ کریں۔ باوجود اس اسقام کلامیہ کے پادری صاحب کس دلیری سے لکھتے ہیں کہ:

"مطور بالا سے روش ہوگیا ہوگا کہ میسیت جبلت استفسار کے اقتضاؤں کو بطرز احسن پورا کرتی ہے۔" ---- (صفحہ ۱۳۲۱)

<sup>🛭</sup> خد ا کے سو اکو کی معبو د ہر حق نہیں ہے ۔ جیسی اس کا پیفیرہے ۔

181

لیجئے ہم بھی آپ کو خوش کرنے کے لئے کمہ دیتے ہیں کہ مسیحیت استفسار کو بہت اچھی طرح دفن کرتی ہے اور پہ بھی نہیں دیتی کہ اس کا مدفن کمال ہے "الی الله المشنکی" اس کے بعد پادری صاحب قرآن پر حملہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ

# جبلت تجسس اور قرآن کی تعلیم:

"چونکہ إسلام میں تمام باتوں اور سوالوں کے فیملوں کا دار و مدار "قال الله" اور "قال الرسول" پر ہوتا ہے۔ لندا إسلام میں سرے سے به صلاحیت ہی موجود نہیں کہ اس میں تجسس و استفسار کی جبلت نشوونما پاسکے یا اس کا میدان عمل وسیح ہوسکے۔ چنانچہ قرآن میں آیا ہے کہ "جس بات کا تجھے علم نہیں۔ اس کے در پے مت ہو۔ بے شک کان اور آنکھ اور ول کی پر شش ہوگی۔ زمین پر اتراتا ہوا نہ چل۔ نہ تو زمین پھاڑ سکتا ہے۔ ان سب باتوں کی جب نہ کہ تاہم ہیں قرآن جبلت استفسار کرائی تیرے رب کو ناپند ہے۔" (نی اسرائیل ۳۸ تامی پس قرآن جبلت استفسار کے نقاضاؤں کے خلاف۔"۔۔۔(صفح ۱۳۱۱)

آہ تعصب! تیراستیاناس! قرآن مجید میں گی ایک مقامات پر "یسنلونک سالک"

مجیب:

اور "سال سانل" وغیرہ الفاظ آئے ہیں۔ جن کے معنی ہیں۔ اے پنیمرالوگ تم

عسوال کرتے ہیں اور تم ان کو یہ جواب دے دو۔ یہ آیات بھراحت تمام عادت استفسار کی
تعلیم کو ترقی دے ربی ہے۔ جب امت کو پنیمراسلام سے پوچھنے کا حق عاصل تھاتو علماء سے
پوچھنے کا حق کیوں نہ ہوگا۔ پادری صاحب نے کیا ظلم کیا ہے کہ قرآن مجید کی اعلیٰ اخلاقی تعلیم
کوالٹی چھری سے ذرئے کرنے کی کوشش کی ہے۔ یعنی وہ فقرات جو عبارت منقولہ میں درج
ہیں۔ جن پر ہم نے خط کھنچے دیا ہے۔ آپ نے ان کو خواہ مخواہ اپنا امتاز منتولہ میں ہوا جتنا
ہیں۔ جن پر ہم نے خط کھنچے دیا ہے۔ آپ نے ان کو خواہ مخواہ اپنا امرائی نہیں ہوا جتنا
ہیادری صاحب!:

میں بچ کہتا ہوں کہ مجھے آپ کے کسی حملے پر اتنا ربح نہیں ہوا جتنا
ہیادری صاحب!:

میں بی کہتا ہوں کہ جمعے آپ کے کسی حملہ سے اِسلام کو
نقصان پنچا ہے۔ بلکہ اس لئے کہ آپ ایک مسلم خاندان کی اولاد ہو کر قرآن مجید سے
ناوا قفیت کا اتنا جوت دیتے ہیں۔ جتنا کہ کوئی بر ہمن کم البقر کے بھاؤ سے بھی نہ دے گا۔ شئے!

\_\_\_\_\_ 182 <u>\_\_\_\_</u>

قرآن مجيد كى جس آيت ير آپ نے اعتراض كيا ہے-

لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَ الْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْنُوْلًا ---- (پ١٤:٣٥)

بد إخلاقی کی جڑ بنیاد ہہ ہے کہ آدمی ہرسی سنائی بات کو آگے کہ دیتا ہے۔ جن کے متعلق اس کو یقینی علم نہیں ہو تا۔ یہاں تک کہ عدالتوں میں ایسی ہی حلفیہ شادتیں بھی دے آتے ہیں اور بسااو قات کسی غیر معتبر آدمی کے کہنے پر کہ فلاں مختص تم کو برابھلا کہتا تھا۔ لال پیلے ہو کر خون خرابہ کرنے پر آمادہ ہو جاتے ہیں۔ اس قتم کی بہت می مثالیں ملتی ہیں کہ لوگ بیاج بوت سی سنائی باتوں کے پیچھے لگ جاتے ہیں۔ پس اس خرابی کے سد باب کے لئے یہ آیت نازل ہوئی کہ جس بات کا تم کو بقینی علم نہ ہواس کی پیروی نہ کیا کرو بلکہ اس کو سننا بھی گوارانہ کرو۔ ای لئے فرمایا کہ۔

تمهارے کان' آ کھے اور دِل وغیرہ اعضاء کے متعلق تم سے سوال ہوگا کہ ان کو کہاں استعمال کیا تھا جائز جگہ یا ناجائز جگہ ؟

آپ کے پادری عماد الدین صاحب نے اس آیت کاجو ترجمہ کیاہے-اگر آپ اس کو ہی ملحوظ رکھتے تو بھی اعتراض نہ کرتے-

"لا تَقْفُ" جو صِغه نمی ہے باب "قفا یقفوا" ہے ماخوذ ہے۔ جس کے معنی میں کسی بات کے پیچھے پڑ جانا۔ لینی اس کو مدار قرار دے کر مخاصمت یا معاملت کو اس پر مبنی ٹھرانا کی فعل باب تفعیل سے بھی آیا ہے۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔ "وَقَفَّیْنَا عَلَی اَثَارِهِمْ بِعِیْسَی اَبْنِ مَرْدَیمَ"

(پ۲۱:ع۱۱

لعنی ہم نے عسیٰ ابن مریم کوان پنیمروں کے بیچھے بھیجا۔

اس کے علاوہ آپ نے اس سے آگے ایک اور آیت پر بھی ظلم کیا ہے۔ کہ متکبرانہ جال سے ممانعت کو بھی جبلت استفسار میں داخل کرلیا ہے۔ اللہ اللہ! کیابیہ فنم قران ہے یا ظلم بر قرآن۔ اب سنے! پہلے جھے کا جواب۔ اس میں کچھ شک نہیں کہ مومنوں کو ہدایت کی گئی۔ ہے کہ اللہ رسول کا تھم چننچ پر ان کو اس کی فقیل میں کوئی عذر نہ ہونا چاہئے۔ چنانچہ اِرشاد ہے۔

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَّلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرُسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُوْنَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ آمْرِهِمْ ---- (پ٣٣:٣)

بادری صاحب نے اس آیت کارجمدیوں کیاہے۔

جب الله اور اس کا رسول کوئی بلت مقرر کردے تو کسی ایماندار مردیا عورت کا کام نہیں کہ اس میں چوں چرا کرے'یا اس کی نسبت سوال کرے۔ کیونکہ اس معاملہ میں ان کا کوئی اختیار نہیں رہتا۔۔۔۔۔(صفحہ ۱۳۸۸)

اس ترجمہ میں آپ نے کئی کمال دکھائے ہیں۔ ان کمالات میں سے بڑا کمال ہیہ ہے کہ ترجمہ میں اپنی طرف سے یہ جملہ بڑھا دیا کہ "یا اس کی نبیت سوال کرے۔" ایساتصرف کرکے آپ نے اپنی غرض فاسد کے ماتحت اپنی ہوشیاری کا ثبوت دیا ہے ورنہ یہ جملہ آیت کے کمی لفظ کا ترجمہ نہیں ہے۔

آپ کی مثال: کبی مثال: مجی تالخ کاثبوت ملائے اور اپند وعوے کے ثبوت میں ایک آیت ●

بھی لکھی تھی۔ جس میں ذکرہے کہ جانور وغیرہ بھی تم اِنسانوں کی طرح حیوانات کی انواع و اقسام ہیں۔ گراشنے ترجمہ سے اس کا کام نہ چاتا تھا اس لئے انہوں نے آیت کا ترجمہ یوں کیا ہے کہ:

"بیہ جانور تمہاری طرح اہتیں تھیں"

لفظ "تھیں" ہے آپ کی غرض ہیہ ہے کہ میہ جانور پہلے اِنسان تھے اب باقاعدہ تنائے حیوان بن گئے ہیں۔ ای طرح پادری صاحب نے بھی پنڈت جی کا اتباع کرتے ہوئے ذکورہ جملہ اپنی طرف سے بردھادیا۔ نہ وہ قران کا ترجمہ تھانہ ہیہ ہے۔

 <sup>&</sup>quot;وَمَا مِنْ دَآئِةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا عَاآئِرٍ يُطِيْرُ بِجَنَا حَيْدِ إِلاَّ أَمَمْ
 أَمْنَالُكُمْ

184

میں محفوظ ہے اس لئے اس کے ترجمہ میں کوئی غلطی نہیں چل سکتی۔ پس آیت موصوفہ کا ماعورہ ترجمہ سنئے!

خدا رسول جب کی کام کا تھم دے دیں تو کی مرد مومن یا عورت مومنہ کو اس کی تغیل کرنے یا نہ کرنے میں افتیار نہیں۔ بلکہ ضرور تغیل کرنی ہوگی۔

یہ علم بالکل صحیح ہے اور قطعا درست ہے۔ ہم مسلمانوں ہی کو نہیں بلکہ کل انبیاء علیم السلام کی امتوں کو یمی علم تھا کہ حضرات انبیاء کرام کی تقبیل پر عمل کرو۔ اسی لئے مسیح فرماتے ہیں۔

اگر تم مجھ سے پیار کرتے ہو تو میرے حکموں پر عمل کرو۔۔۔۔(بوحنا۱۴)۵)

پس یہ آیت قرآنی تغیل احکام کے متعلق ہے۔استفسارے اس کو کوئی تعلق نہیں وہ ایک الگ چیزہ اس کا ثبوت قرآنی آیات "یسئلونک" اور "سئالک" وغیرہ میں ملتاہے۔ آگے چل کریادری صاحب نے ایک اور کمال کیا ہے کہ۔

"باوجوداس وعده کے کہ میں حدیثوں کو بالاستقلال زیر بحث نہیں لاؤں گا-"

---- (دین فطرت صفحه ۷)

مشکو قباب القدر میں سے ایک حدیث نقل کی ہے۔ جس کامضمون ہیہ ہے کہ صحابہ کرام تقدیر کے مسلمہ میں جھڑ رہے تھے تو حضور نے ان کو خطگی کے لیجے میں منع فرمایا:

(صفحہ ۱۳۸۸)

اس حدیث سے آپ نے بیر متیجہ نکالا ہے کہ کسی مومن مسلمان کا کام نہیں ہے کہ وہ کسی دینی مسلمان کا کام نہیں ہے کہ وہ کسی دینی مسئلہ کے متعلق سوال پوچھے۔۔۔۔۔(صفحہ ۱۳۹)

اس حدیث سے بیہ نگالنا بھی غلط ہے۔ حدیث کا مضمون بتانے سے پہلے میں مجیب: مجیب: آپ کوایک مثال بتا دوں۔ غور سے سنئے۔

کسی سکول کے لڑکے او قات سکول میں سیاسیات' (پالیٹکس) پر بحث کرنے لگ مثال:

جائیں تو استاد کا فرض ہے کہ ان کو اس قتم کی بحث سے روک دے ۔ کیونکہ ایسا
کرنا ان کے حق میں مفید ہونے کی بجائے مفزہے۔ اس کا بیہ مطلب نہیں کہ استاد لڑکوں کو
کوئی بات پوچھنے سے بھی منع کرتا ہے۔ منع نہیں کرتا بلکہ غیرمفید کام سے ہٹاکرمفید کام پر لگاتا

ہے۔ یہ اعلیٰ درجے کی تربیت ہے۔

اس سے آگے آپ نے مسئلہ جماد کے متعلق خواہ مخواہ کی چھیرخانی کی ہے۔ جس کا جواب سے ہے کہ اجتماد علماء اِسلام کی اصطلاحات میں سے ایک اصطلاح ہے۔ ب شک قرآنی تصریحات میں سے نہیں ہے۔ علماء اِسلام میں یہ مسئلہ مختلف فیہ ہے کہ موجودہ زمانہ میں اجتماد کا دروازہ کھلا ہے۔ یا بند ہو گیا ہے۔ ہمارے نزدیک ابتدائے اِسلام سے اجتماد کا دروازہ کھلا آیا ہے اور آئندہ بھی کھلا رہے گا۔ آج تک بہت سے مجتمد ہو چکے ہیں آئندہ بھی ہوتے رہیں گے کتب اصول میں یہ مسئلہ مصرح ملتاہے۔

پس آپ کا میہ اعتراض کہ ''اجتماد کا دروا زہ بند ہو گیاہے۔''ہم پر وار د نہیں ہو تا۔ ہاں پادری صاحب اگر میں ایک مثال پیش کروں تو آپ کو جواب دینا مشکل ہو جائے گا۔ اچھا آپ کی آ زمائش کے لئے پیش کئے دیتا ہوں۔ سفتے جناب مسیح کا اِرشاد ہے۔

''دے جو إيمان لائميں گے ان کے ساتھ به علامتیں ہوں گی کہ دے میرے نام سے دیووں کو نکالیں گے اور نئی زبانیں بولیں گے- سانپوں کو اٹھالیں گے- اگر کوئی ہلاک کرنے والی چیز پئیں گے-انہیں کچھ نقصان نہ ہوگا- دے پیاروں پر ہاتھ رکھیں گے تو چنگے ہو جائیں گے-''

(مرقس باب۱۱:۵۱)

آپ کی ذات میں ان اوصاف میں سے اگر ایک وصف بھی ہو تو یہ بور کی صاحب! برے فائدے کی چیز ہے۔ آپ حکومت سے درخواست کریں کہ میو ہیتال لاہور کے جملہ مریض میرے حوالے کئے جائیں ان کے علاوہ پلک میں بھی اشتمار دے دیں کہ سب مریض میرے پاس آئیں آپ ان کو ہاتھ سے چھوکر تذرست کرتے جائیں پھر دیکھیں کہ دینی اور دنیوی ہر دو قتم کے فوائد کس طرح حاصل ہوتے ہیں۔ مسلمان مولویوں اور ہندو پیڈتوں کے منع کرنے سے کوئی نہ رکے گا۔ بلکہ سب لوگ مسیحی ہو جائیں کے اور دولت بھی فراوال ہاتھ آجائے گی۔ اگر ان اوصاف میں سے کوئی وصف بھی آپ لوگوں میں نہیں ہے۔ تو اس عبث کام میں اپنا اور لوگوں کا وقت کیوں ضائع کرتے ہو۔ اگر یہ بھی نہیں کرسکتے۔ تو میں ایک اور بات پیش کر تا ہوں۔ جو ہالکل آسان ہے وہ یہ ہے کہ اگر آپ کو جنگ کی وجہ سے جرمن ذبان سے نفرت ہے تو بردی خوش سے کشمیری ذبان میں تقریر

کریں۔ ہم بھی سننے آئیں گے۔

باتیں کرنے کو تو بہت ہیں اس لئے اختصار کرنامفید ہے۔ آپ انجیل پاوری صاحب!: اور قرآن میں بتائی ہوئی ایمانداروں کی نشانیاں سامنے رکھ لیں۔

انجیل کی بتائی ہوئی نشانیاں تو آپ س چکے ہیں اب قرآن میں بتائی ہوئی نشانیاں غور سے سنئے۔ اِرشاد ہے۔

اِنَّمَا الْمُوْمِنُوْنَ الَّذِيْنَ اِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَاِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ اَيَاتُهُ زَادَتُهُمْ اِيْمَانًا وَّ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ

----(پ٩:٩٥١)

مومن لوگ وہ ہیں جب ان کے سامنے اللہ کا ذکر کیا جائے تو ان کے دِل کانپ جاتے ہیں اور جب ان پر اللہ کے احکام پڑھے جائیں تو ان کا ایمان ترقی کرتا ہے۔ اور اینے رب پر بھروسہ کرتے ہیں۔

ان دونوں کابوں کی بیان کردہ نشانیوں کے مطابق امتحان دینے کی تکلیف
ہم کسی اور کو کیوں دیں۔ بلکہ مجھے اور آپ کو خود ہی اپنی اپنی کتاب کے مطابق
امتحان دینا چاہئے۔ میں آپ کے گرج میں آجاؤں گا۔ وہاں کوئی حافظ قرآن کار کوع پڑھ دے
تو آپ میری اور مسلمانوں کی قلبی کیفیت کا امتحان کرلیں کہ ان آیات کے مطابق ان میں
ایمان ہے یا نہیں؟ میں آپ کے امتحان کے لئے ایک زہریلا سانپ اور زہرکا پالہ رکھ دوں گا۔
پھرلوگ دیکھ لیس کے کہ آپ میں کماں تک ایمان کی نشانیاں پائی جاتی ہیں۔ ب
نہ دے نامے کو اتنا طول غالب! مختمر لکھ دے
کہ حسرت سنج ہوں عرض ستم ہائے جدائی کا
آگے چل کریادری صاحب لکھتے ہیں کہ
آگے چل کریادری صاحب لکھتے ہیں کہ

"بروئے قرآن کوئی مسلمان وین کے معاملات میں آزاد خیالی کو جگه نہیں دے سکتا ہی وجہ بہروئے قرآن کوئی مسلمان وین کے معاملات میں انتیجہ یہ ہوگیا ہے۔ کہ باافتیار اشخاص کے احکام کوبے چون و چرا تنلیم کرنا۔ تعصب اور ہٹ دھری کو کام میں لانا۔ ہرشے کو دو سروں کی سند پر قبول کر لینا اور یوں جبلت بجش و استفسار کو روکنا اور دبانا مسلمانان عالم کا طغرائے

اممیاز ہے۔ دقیانوی تفاسر اور کتب احادیث اور فقہ کورٹ لینا غنیمت خیال کیا جاتا ہے۔ متقدمین کی تصانیف سند کے لئے کافی سمجی جاتی ہیں علمائے سلف کے نقش قدم پر چلناموجب فخر ہوتا ہے۔"۔۔۔۔(وین فطرت صفحہ ۱۴۷)

معلوم نہیں کہ آپ کس گاؤں یا بہتی میں بیٹے ہوئے یہ باتیں کر رہے ہیں۔

الہور جیے دارالعلوم شرمیں یہ باتیں زیب نہیں دیتیں۔ پادری صاحب! میں اہل اسلام کی علمی ترقیات کاکیا ذکر کروں۔ آپ 'ایم۔ اے ہونے کے باوجود اگر اس سے بے خبر ہوں۔ توکون آپ کو بتا سکتا ہے۔ میں اس کی تفصیل کروں تو کتاب میں مختجائش نہیں ہے۔ اس لئے مختصر طور پر آپ کیلئے ایک ایس کتاب کاحوالہ دیتا ہوں جو کسی مسلمان کی تصنیف نہیں۔ بلکہ ایک فرنچ مورخ کی ہے۔ جن کا ذکر یورپ میں بڑی عزت سے کیا جاتا ہے آپ کا نام نامی بلکہ ایک فرخج مورخ کی ہے۔ جن کا ذکر یورپ میں بڑی عزت سے کیا جاتا ہے آپ کا نام نامی ڈاکٹر گتا ولی بان ہے۔ میروح نے عرب کے علوم و فنون پر ایک کتاب لکھی ہے۔ جس کا اردو ترجمہ مثمی العلما سید علی بلکہ اپنے تار کین کے لئے نقل کرتا ہوں غور سے سنے! ڈاکٹر موصوف فرماتے ہیں۔

"ہم اس باب کو اس بیان پر ختم کرتے ہیں کہ تمدن اِسلام ی کا بہت ہی ذہردست تسلط تمام عالم پر ہو رہا ہے۔ گر اس تسلط کے بانی صرف عرب تھے نہ وہ مختلف اقوام جنہوں نے ان کے فہرہ کو اختیار کیا۔ عموں کے تسلط اظائی نے یو رپ کی ان اقوام وحثی کو جنہوں نے رومیوں کی سلطنوں کو یہ و بالا کیا اِنسان بنایا۔ ان کے علمی و دماغی تسلط نے یو رپ کے لئے علوم و فنون اور اوب اور فلسفہ کا جس سے وہ بالکل ناواقف تھا۔ دروازہ کھول دیا اور چھ صدی تک ہی عربہ ہمارے استاداور ہمیں تمدن سکھانے والے رہے۔ "----(تمدن عرب صفحہ ۱۳۸۳) مشورہ:

یادری صاحب! یہ ساری کتاب آپ کے دیکھنے کے قائل ہے۔ اگر مشن بادری صاحب! یہ ساری کتاب آپ کے دیکھنے کے قائل ہے۔ اگر مشن مشورہ:

یوری صاحب! یہ ساری کتاب آپ کے دیکھنے کے قائل ہے۔ اگر مشن مشورہ:

یوری ساحب پبلک لا ہمری کا امو ریس نہ ہو تو آپ میرے ہاں تشریف لاکر برے شوق سے اس کو دکھ سکتے ہیں۔ ایس خانہ شا است 'مولانا حالی مرحوم نے مسلمانوں کی علمی ترقی کا ذکر نمایت مجمل گر لطیف پیرائے میں کیا ہے۔ چنانچہ آپ فرماتے ہیں۔ س

اسلام اور مسيحيت

ہراک میکدہ سے پھرے بھرکے ساخر ہرایک گھاٹ سے آئے سیراب ہوکر گرے مثل پروانہ ہر روشنی پر لیا گرہ میں باندھ تھم پیمبر کہ حکمت کو اک گم شدہ لال سمجھو جمال یاؤ اپنا اسے مال سمجھو ہاں اس شک میں کہ مسلمانوں میں بھی بعض لوگ رومن کیتولک عیسائیوں کی طرح تک نظریں۔ سو آپ ان کی تنگ نظری کا الزام سب مسلمانوں پر نہ رکھیں۔ کیونکہ محقق مسلمانوں کا ندہب تو وہ ہے جو ایک حدیث نبوی پر بنی ہے۔ جس کے الفاظ ہیں "لا تنقضی عجانبة" کہ قرآن مجید کے بجائبات بھی ختم نہ ہوں گے۔ یعنی اس کے معانی اور نکات نے عجانبة "کہ قرآن مجید کے واقعی جو لوگ قرآن مجید کو اس کے خادم علوم و فنون کی روشنی میں پر ھتے ہیں بے ساختہ ان کے منہ سے نکل جاتا ہے۔ ۔

قرآن!:

" ترکول نے بھی اِسلام کو چھوڑ دیا۔" --- (صفحہ ۱۹۲) خداکی قدرت نے آپ ہی کے قلم سے اُس کا جواب بھی لکھوا دیا۔ سننے آپ کے الفاظ یہ ہیں۔

 <sup>&</sup>quot; كلمة الله الضالة المو من حيث و جد ها فهو احق بهلا (الحديث) "كي طرف اشاره".

اسلام اور مسيحيت

189

"رُكول ف تركى مين نماز راع كا حكم دے ديا-" ---- (صفحه ١٦١)

بھلاجو قوم اِسلام ی طریق پر معجدوں میں نماز پڑھتی ہو-اس کے حق میں بھی ہے کہنا صحیح ہو سکتاہے کہ اس نے اِسلام کوچھوڑ دیا-

نوف: پادری صاحب ہوں یا کوئی اور صاحب کان کھول کر سن لیں کہ کوئی ندہب اپنے اتباع کے اقوال یا افعال کا ذمہ دار نہیں ہوتا۔ کیونکہ جرندہب میں کج روہوتے ہیں۔ جو ذہب کے تابع نہیں ہوتے بلکہ ندہب کو اپنے تابع کرنے کی کوشش کیا کرتے ہیں۔ عیسائیوں میں بھی ان کی کی نہیں۔ چنانچہ رومن کیتھولک عیسائیوں کی مثال کافی ہے۔ جو آپ کے خرد یک بھی مگراہ ہیں۔ پس آپ نے جو ترکوں وغیرہ کا ذکر کیا ہے ایک بے معنی بات ہے جو طوالت کتاب کی موجب ہے۔ اگر ایسے ہی رطب ویابس سے کتاب کو پر کرنا ہے تو ہم بھی مشر بریڈ لاسابق ممبریار لیمین انگلتان کی کتاب نقل کردیں گے۔ ۔

مشکل بہت پڑے گی برابر کی چوٹ ہے آئینہ دیکھنے گا ذرا دکھے بھال کر

ہم اس کتاب میں لکھ آئے ہیں کہ تُرک چونکہ حنفی المذہب ہیں اور حنفی المذہب میں غیر عربی زبان میں نماز پڑھنے کی اجازت موجود ہے اس لئے انہوں نے اپنے نہ ہب کے فتوے کے ماتحت اگریہ طریقہ اختیار کرلیا ہو تو کیا حرج ہے اور قرآن شریف پر کیا اعتراض ہے؟

پادری صاحب! اگر الهای زبان کو چھوٹ کر اپنی مادری زبان میں نماز پڑھنے سے فراہب کا ترک کرنالازم آتا ہے تو بتائے کہ انگریز عیسائی اور ہندوستانی عیسائی کس زبان میں نماز پڑھتے ہیں۔ نماز پڑھتے ہیں۔ پھرکیا یہ دونوں زبانیں انجیل کی الهامی زبان کی مصداق ہیں؟

مر کز نهیں- مسیحی دوستو! <u>-</u>

ایں گنا ہیست کہ در شر شا نیز کنند آگے چل کرپادری صاحب لکھتے ہیں کہ

جبلت استفسار جماری سرشت کاایک زبردست حصد ہے ---- (صفحہ ۱۱۸)

### ——— 190 سیحیت

ہم بھی آپ کی تائید کرتے ہیں۔ بلکہ قرآن شریف آپ کی خواہش کو پورا کرتا ہے۔ لیکن انجیل الیی جبلی خواہش کا اظہار کرنے والے کو مخلطات سناتی ہوئی بد اور حرامکار قرار دیتی ہے۔ • ----(میں ۱۳۹۱)ایسا کیوں ہے؟۔ پ

اگر گویم زبان سوزا

قار کین! بادری صاحب کی مرانی کا شکریہ ہے کہ آپ تعلیم یافتہ طبقے کے ساتھ اظہار بعدردی کرتے ہوئے لکھتے ہیں-

"تعلیم یافت مسلمان چاہتے ہیں کہ ان کے دینی عقائد وغیرہ کی اصلاح عقل سلیم کے مطابق ہوسکے۔ وہ بزرگان سلف کے سند اور اقوال کے سامنے سرتشلیم خم کرنے کو تیار نہیں۔"

(صفحہ • کا)

ہم ان تعلیم یافتہ مسلمانوں کی قدر کرتے ہیں اور آپ کی وساطت سے تعلیم یافتہ میں ہوئی۔

میٹی اصحاب تک اپنا یہ سوال پنچاتے ہیں کہ دشمنوں کے نرنے میں پھنس کر ترپ ترپ کر جان دینے والا شخص بھی خدا ہو سکتا ہے؟ ---- (تفصیل گذشتہ صفحات پر درج ہے) پادری صاحب کا فرض ہے کہ ایسے لوگوں کی تسلی عقلی دلیل نے کریں۔ پھر آپ کا یہ لکھنا بھی عجیب ہے کہ-

"قرآن کا بیہ مقصد نمیں تھا کہ ان احکام کو ایک جاتر تیب دے کر کتابی صورت میں جمع کیا جاتر تیب دے کر کتابی صورت میں جمع کیا جائے۔ نبی نے ایسا تھم بھی نمیں دیا تھا اور نہ آپ کا ارادہ اور مقصد تھا۔ "----(صفحہ ۱۰۰) جو شخص اپنے موضوع سے الگ ہو کر ادھر ادھر کی ہاتوں میں وقت ضائع کرے مجیب:

اس کے حق میں عرب لوگ کما کرتے ہیں۔ "یمشی حیط العشوا" (وہ دیوائی او نمنی کی طرح چانا ہے) سبعہ معلقہ کا ایک مصرع سنے ! پ

رایت المنایا خبط عشواء من تصب یعنی موت پاگل اُونٹنی کی طرح ونیا میں پھرتی ہے پادری صاحب کی تصنیفات میں ہم نے یہ خاص وصف پایا ہے۔ بھلا آپ کی سرخی

تفصیل بر مغه ۱۸۰ ملاحظه مو - - - ( مجیب )

اسلام اور مسيحيت

191

جبلت استفسار سے اس فقرہ کو کیا تعلق؟ باد جود اس کے ہماری فیاضی دیکھئے کہ ہم آپ کو آگاہ کرتے ہیں کہ قرآن مجید آخضرت کے تھم سے آپ کی زندگی میں جمع ہوا تھا۔ اس کے متعلق احادیث بکثرت ملتی ہیں۔

### لو لا غرابت المقام لا تيت بها

آگے چل کرپادری صاحب نے صفحہ ۲۷اپر جبلت اجتماع پندی کاذکر کیاہے جس کی تمہید کا خلاصہ اصل الفاظ میں ہیہ ہے کہ

(۱) اِنسانی فطرت ایسی واقع ہوئی ہے کہ مختلف افراد آپس میں مل جل کر رہنا پہند کرتے ہیں صفحہ ۲۲ اہمار ابھی اس پر صاد ہے۔

(۲) دین فطرت کایہ کام ہے کہ اس بات کاخیال رکھے کہ اجماع پیندی کی جبلت افراد کی ہتی کو دبانے نہ پائے بلکہ ہر فرد کو ذمہ دار آ زاد اخلاقی ہتی قرار دے صفحہ ۱۷۴شرط حفظ مراتب صحیح ہے۔ نوکرو آ قااور ماتحت وافسر کالحاظ رکھاجائے گا۔ ۔

گر حفظ مراتب نه کنی زندیقی

۳- دین فطرت کا به بھی کام ہے کہ خداکی ذات کی نبت ایسی تعلیم دے جواس جبلت کے اقتصا کے مطابق ہو اور ایسے اصول بتائے جس سے خدا اور اِنسان کے باہمی تعلقات میں رفاقت کاسلسلہ قائم اور جاری رہ سکے۔۔۔۔۔(صفحہ ۱۷۵٬۵۷۳)

# مسخيت اور افراد كي وقعت!:

''یہ ایک تواریخی حقیقت ہے کہ کلمتہ اللہ اس دنیا کے پہلے معلم تھے۔ جنہوں نے کل عالم کو بیہ سکھلایا کہ ہر فرد بشرایک ذمہ دار اخلاقی ہتی ہے۔ آپ نے بیہ تعلیم دی کہ خدا باپ ہر فرد بشر سے لازوال محبت رکھتا ہے اور ہرایک بشرکی ڈندگانی کا خواہ وہ سرد ہویا عورت' بچہ ہویا بو ڑھا۔

#### اسلام اور مسيحيت

192

خفیف سے خفیف واقعہ بھی خدا کے علم اور محبت کا مظهر ہے --- (متی ۱-۳۰) آپ نے فرمایا کہ حقیر ترین إنسان کی روح کی قدر نہ صرف تمام ونیا سے زیادہ ہے (مرقس ۲۹۳۸) بلکہ وہ ایک فیتی شے ہے کہ اس کو حاصل کرنے کے لئے خدا نے اپنے اکلوتے بیٹے کو اس ونیا میں بھیجا۔ تاکہ کسی فرد بشرکی روح ہلاک نہ ہو۔ بلکہ بھیشہ کی زندگی پائے۔ "--- (یو حنا ۱۳-۱۳ صفحہ 130)

اس سارے اقتباس کو عنوان فرکورہ سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بلکہ ہم اس کے مجیب:

جیب:

جیب:

بلک ایک کی تعلق نہیں ہے۔ بلکہ ہم اس کے میں اس کی اس کے میں کے میں اس کے میں کے میں اس کے

رے نیا کے تمام لوگوں پر '' ہم رخم کریں۔''

باقی رہا خدا کا اکلو تا بیٹا اور اس کا کفارہ ہونا سو اس کی بحث کتاب ہذا میں گذشتہ صفحات میں مفصل ہو چکی ہے-اسی ضمن میں آپ لکھتے ہیں کہ:

"برایک إنسان کادِل خدا کا مقدس ہے اور خدا کا روح اس میں بسا ہوا ہے ---- (اکر ۱۹-۱۳) پس برایک فخص خواہ وہ ادنی ہویا اعلیٰ ، خواہ امیر ہویا غریب خواہ بڑا ہو خواہ چھوٹا ، خواہ مرد ہو ، خواہ عورت ، جو مسیح میں ہے وہ دنیا مخلوق ہے اس میں سے پرانی چیزیں جاتی رہیں - دیکھووہ نئ ہو گئیں - " ---- (۱۲ کر ۵-۱۵ وغیرہ وغیرہ ، صفحہ ۱۷۱)

ہم اس عبارت کو اگر تسلیم کرلیں تو ہمارا کوئی حرج نہیں۔ اخیر میں آپ اس طویل عبارت کاخلاصہ نکال کر لکھتے ہیں کہ

"خوضیکه میحیت کی یہ خصوصیت ہے کہ وہ ہرانسان کو موقع اور توفیق عطاکرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ ٹاکہ دُنیا کا ہر فرد بشرائی انائیت کا جائز طور پر اظمار کرسکے اور اپنی ذات کو ترقی اور یحیل دے سکے۔ جس سے ظاہر ہے کہ میحیت دین فطرت ہے۔"----(صفح کا) باوجود اس خوبی کے پادری صاحب سے وہ تعلیم مخفی رہی جے انجیل مسے کے

مجیب: مجیب: الفاظ میں پیش کرتی ہے کہ

"وہ چیز جو پاک ہے " کتوں کو مت دو اور اپنے موتی سوروں کے آگے نہ مجینکو- ایسانہ ہو کہ وہ

193

ا نهیں پامال کریں اور پھر کر حمہیں بھاڑیں۔" ---- (متی باب ۲:۲)

پادری صاحب! اس اقتباس میں کتے اور سوئر کن کو کما گیاہے۔ حیوانوں کو یا اِنسانوں کو؟ حیوانوں کو کما گیاہے تو ایسا کمنا آپ کے مشاکے خلاف تو نہیں ہے؟۔ ۔ ۔ ہ مشاکے خلاف تو نہیں ہے؟۔ ۔ ۔

میحو! زرا انصاف سے کیو خدا لگتی آگے چل کر آپ فرماتے ہیں۔

### إسلام اور افراد کی وقعت:

" قرآن غلامی کی قبیع رسم کو جائز قرار دیتا ہے اور اس کو جماد وغیرہ کے مرغبات اور محرکات حند میں شار کر تا ہے۔" ---- (صفحہ ۱۱۷)

غلای کا ثبوت ہم مسیح کی مسلمہ شریعت موسوی سے پہلے دے بچکے ہیں- ملاحظہ ہو صفحہ ۳۱ قرآن مجید نے غلاموں پر کئی قتم کے احسانات کئے ہیں- مثلاً

جيب:

ا۔ گناہوں کے کفاروں میں ان کو آ زاد کرنے کا تھم دیا۔ ۲۔ مکاتیب <sup>€</sup> طلب کرنے پر ان کو مکاتب کرنے کا تھم دیا۔ جیسا کہ اِر شاد ہے۔

وَالَّذِيْنَ يَبْتَعُوْنَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتُ آيُمَانُكُمْ فَكَاتِبُوْهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِي اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللللللللْمُ الللللْمُولِيَّالِمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُولَاللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللِمُ ال

سمارے علام ہو مم میب چاہے ہوں۔ اگر کم آن بی بی پاو یو آن سے مم میب کرلو اور ان کو اس مال میں سے جو خدانے ٹم کو دیا ہے بطور اس الممال کچھ دے دو ( تاکہ وہ اس کے زریعہ کچھ مال کماکر تم سے آزادی حاصل کریں )

پادری صاحب د میکھئے کہ باوجود حفظ مراتب کے کیسی مساوات کی تعلیم ہے۔ آگے چل کر آپ لکھتے ہیں کہ-

194

ا و رمالک اس کومشرد ط آ زا دی نامه لکودے ۱۰ س کومکا تیب کہتے ہیں -

ا۔ اسلام نے اِنسان کو اخلاقی طور پر بھی آ زاد ذمہ دار ہتی قرار نہیں دیا۔ چنانچہ قرآن کہتا ہے۔ "جب ہم کسی بستی کو ہلاک کرنے کا ارادہ کرتے ہیں۔ تو وہاں کے دولت مندوں کو حکم دیتے ہیں۔ پر وہ اس میں نافرمانی کرتے ہیں۔ تب ان پر وعدہ عذاب ثابت ہو جاتا ہے بھر ہم ان کو اکھاڑ تھینکتے ہیں۔ "۔۔۔۔(بنی اسرائیل آیت کا)

۲- "ہم (الله) نے آدمیوں اور جنوں میں سے اکثروں کو دو زخ کے لئے پیدا کیا ہے-

(اعراف۱۷۸)

- ۳- اگر تیرا رب چاہتاتو سب لوگوں کو راہ پر کر دیتا- اور وہ بمیشہ اختلاف کرتے رہیں گےگرجس پر تیرے رب کا رحم ہوا- اللہ نے ان کو اختلاف کرنے کے لئے ہی پیدا کیا
  ہے- اور تیرے رب کی بات پوری ہوئی کہ البتہ میں جنوں اور آدمیوں سب سے
  دوزخ کو بھردوں گا-"---(ہود:۱۲۰)
- ۳۰ اگر الله چاہتا تو سب کو ایک ہی دِین پر کر دیتا۔ لیکن وہ جس کو چاہے گمراہ کرے اور جس کو چاہے ہدایت دے۔ "۔۔۔ (نحل ۳۸٬۵۵)
- ۵- یه نصیحت به که پس جو کوئی چاہے اپنے رب کی طرف راہ پکڑے۔ لیکن تم چاہ نہیں سکتے۔ جب تک اللہ نہ چاہے۔ "۔۔۔(د ہر۲۹٬۳۹)
- ۲- الله نے تم کو اور تمهارے افعال اور کاموں کو پیدا کیا- --- (صافات ۹۳) (صفحہ ۱۵۸)
   ۱۲۹)

جواب آیت نمبرا: پہلی آیت میں جس پر آپ نے اعتراض کیا ہے۔ اس کے الفاظ یہ ہیں۔

اِذَا اَرَدُنَآ اَنْ تُهْلِكَ قَرْيَةً اَمَرْنَا مُتْرَ فِيْهَا فَفَسَقُوْا فِيْهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْفَسَ الْقَوْلُ فَدَمَّرْ لٰهَا تَدْمِيْرًا ---- (پ١:٣٤)

اس آیت کامطلب ہم آپ کو ہتاتے ہیں۔ غورے سنے۔

کسی بہتی میں قحط سالی ہے یا وبائی امراض تھیل گئے ہیں۔ غربا ہے کسی کی حالت میں کراہ رہے ہیں-امراء کو ہزبان ہادیان نہ ہب یا بزبان حال تھم ہو تا ہے۔

195

أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ-

"الله ك ديخ بوك مين سے خرچ كرو-"

تووہ لوِگ اپنی برمستی میں اور مال کے نشے میں جواب دیتے ہیں۔

اَنْطَعِمُ مَنْ لَوْ يَشَآءُ اللَّهُ اَطْعَمَةَ ---- (پ٣٣: ٢٥)

فائدہ پہنچائیں جن کو خدانے نہیں پہنچایا۔"

الی ہی مغرور بستی کے لوگوں پر خدا کی طرف سے تباہی و بربادی آجایا کرتی ہے۔
آیت موصوفہ میں "فَفَسَقُوْا" کا لفظ اننی معنی پر دلالت کرتا ہے کہ وہ خدائی احکام متعلقہ
احسان و مروت کا خلاف کرکے اپنی بدعملی کا ثبوت دیتے ہیں تو ان پر تباہی آجاتی ہے۔ پادری
صاحب کیا آپ کو بنی اسرائیل کے عذاب اور اسیری کا زمانہ اور دوسرے واقعات یاد نہیں
رہے آخر یہ بھی کیسی بدعملی کی سزا تھی یا جن لوگوں نے مسیح کو تکلیفیں دیں کیا آپ کے
نزدیک وہ عذاب کے مستوجب نہیں تھے؟

# دو سری تشریخ:

بعض او قات کی بہتی پر تکلیف آجاتی ہے تو وہ لوگ بجائے عاجزی اور زاری کرنے کے اپنی بد عملیوں میں منهمک رہتے ہیں پھران پر مزید تباہی آجاتی ہے۔ اس تشریح کے لئے قرآن مجید کے الفاظ یہ ہیں۔

فَلَوْلاً إِذَا جَآءَ هُمْ بَأْسُنَا تَضَرَّعُوْا وَلَٰكِنْ قَسَتْ قُلُوْبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ---- (پ2:311)

رجم الله متوجه نه ہوئے پر وہ اُوگ نرم دِل اور متوجه نه ہوئ بلکه برے کاموں میں گلے رہے اور شیطان نے ان کے برے کام ان کی نظروں میں اچھے کر د کھائے۔"

آیت زیر بحث کی یہ دونوں تشریحیں قران مجید میں ملتی ہیں جو بالکل صحیح ہیں بائیبل میں سبت کے دِن مجھلیاں پکڑنے کاجو ذکر ملتاہے وہ بھی اس قتم سے ہے۔۔۔۔(نحمیاہ ۱۶:۱۳)

# جواب آیت نمبر ۲: دوسری آیت کاجواب گذشته صفحات پر بالتفصیل گزرچکا ب

### جواب آیت نمبرسا:

تيسري آيت كے بورے الفاظ يہ بين-

وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلُ النَّاسَ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلاَيَزَالُوْنَ مُخْتَلِفِيْنَ ۞ اِلاَّ مَنْ رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمْ وَ تَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَاَ مُلَثَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ ---- (پ ١٢ : ع ١٠)

یہ آیت ایک نیچل لا ( قانون قدرت ) پر اطلاع دیتی ہے جس کو پہلے تمہید کے طور پر سمجھ لینا ضروری ہے۔ پس توجہ سے سنئے!

نوع إنسان كے افراد كو ديكھئے كہ ان كے حالات علالت اور مقامات كس قدر مختلف ہيں۔ پہلے تو فطرى طور پر بہت سے لوگ ند جب كو بلكہ خدا كو بھى جواب دے بيشے ہيں اللہ خدا كو بھى جواب دے بيشے ہيں كر ند جب اور خدا كے قائيلين ميں بہت سے نيك اور پر ہيز گار ہيں۔ اور بہت سے فاسق و بدكار۔ ان كے علاوہ كوئى ظالم ہے اور كوئى مظلوم۔ مزاجوں كا اختلاف بھى اى اختلاف ميں داخل ہے۔ بعض لوگ سرد مزاج يعنى حليم اور بردبار ہوتے ہيں اور بعض آتشيں مزاج يعنى عليم اور بردبار ہوتے ہيں اور بعض آتشيں مزاج يعنى عضيلے اور جلد باز اور بير سب قدرتى اختلاف كے مظاہر ہيں۔

جس پر کسی اہل دِل شاعرنے کماہے۔ ۔

اے ذوق اس چن کو ہے زیب اختلاف سے

ذہبی حیثیت کا اختلاف بھی اسی فطری اختلاف پر متفرع ہے۔ چنانچہ اسی اختلاف کی بناپر آپ (پادری برکت الله) جیسے ذہین اور طباع 'مشکل اور باریک مسئلہ کو بھی حل کر لیتے ہیں کہ کھاتا پیتا اور گہتا موتا بلکہ تڑپ تڑپ کر جان دینے والا اِنسان خدا بھی ہو سکتا ہے۔ گر میں کہ سیا کم علم اس حقیقت کو نہیں پاسکتا۔ اس قتم کے تمام قدرتی اختلافات طوظ رکھ کر فیکورہ بالا اِرشاد کا مطلب سنتے کہ۔

اگر ہم چاہتے تو نوع اِنسان کے سب افراد کو کیسال مزاج عقل اور کیسال ذہنی

197

ر بحانات عطا كردية - پيروه سب خود بخود راه راست اختيار كرليت - "لاَ زَيَبْ صَدَقَ اللّهُ!" يه كلام شرطيه معنى ميں بالكل صحح ہے -

منطقی طریق سے!:

آپ نے کم و بیش لاجک (منطق) پڑھی ہوگا۔ اہل منطق کماکرتے
ہیں کہ قضیہ شرطیہ کاصدق محض اتصال پر ہوتا ہے۔ چاہے اس کے دونوں اجزا مقدم اور تالی
محال ہی ہوں۔ اگر ان میں اتصال بایا جائے تو قضیہ شرطیہ صبح ہوتا ہے (کیا آپ کو اس جملہ
شرطیہ میں شک ہے کہ اگر خدا چاہتاتو مسح کے دشمنوں کوہدایت کردیتایا اگر چاہتاتو کفارہ مسح
کے بغیر کی خاص صفت کے ماتحت گناہ گاروں کو بخش دیتا۔

اہل منطق اس قاعدہ کی مثال دیتے ہوئے کما کرتے ہیں کہ "اگر پانچ کاعدد زوج ہے تو دو پر پوِرا تقسیم ہو جائے گا۔"

یہ کلام بصورت شرط بالکل صیح ہے۔ حلائکہ پانچ کا زوج (جفت) ہونا محال ہے ہیں جس طرح یہ قضیہ منطق شکل میں صیح ہے اس طرح آیت قرآنی کی صورت میں یہ جملہ شرطیہ بھی صیح ہے کہ

اگر جم (خدا) چاہتے تو سب کو ایک بی گروہ بنا دیتے۔ یعنی سب کو ہدایت کر دیتے (جیساکہ دو سری آیت میں فرمایا۔ "وَلَوْ شِنْنَا لاَ تَیْنَا کُلَّ نَفْسِ هَٰذَاهَا" مُرجم نے ایسانہیں چاہا۔ چنانچہ حقیقت واقعیہ پر اطلاع دینے کو ای آیت میں ارشاد فرمایا "لاَ یَزَالُوٰنَ مُخْتَلِفِیْنَ اِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ" (یہ لوگ قانون قدرت کے ماتحت بمیشہ اختلاف کرتے رہیں گے۔ مگر جس پر خدا کا رحم ہوگا۔ وہ اس اختلاف سے فکل کرحق کی طرف رجوع کرلے گا) مطلب یہ ہے کہ ایسے مخص کی طبیعت میں یہ ضد نہ ہوگی کہ میں اپنے مخالف کی تجی بات بھی کیوں قبول کروں۔ یہ اعتمام معترضہ ہے اس کو الگ کرکے آیت کو یوں پڑھے۔

"لا یزَالُوْنَ مُخْتَلِفِیْنَ وَلِذَالِكَ خَلَقَهُمْ" یعنی لوگ اپی مزاجوں اور عادتوں میں بیشہ مختلف رہیں گے- کیونکہ وہ اسی فطرت پر پیدا ہوئے ہیں- ہاں جن لوگوں پر خدا نے رحم کیا ہوگا-وہ اس قدرتی اختلاف کو اس کی حدسے آگے نہیں جانے دیں گے مولانا حالی مرحوم نے صحابہ کرام کے اختلاف کا نقشہ انہی معنی میں دکھایا ہے-

198

آپ فرماتے ہیں۔ ۔ اگر اِختلاف ان میں باہم دگر تھا تو بالکل مداراس کا اِخلاص پر تھا جھگڑتے تھے لیکن نہ جھگزوں میں شرتھا خلاف آشتی سے خوش آئندہ تر تھا یہ تھی موج پہلی اس آزادگ کی! ہرا جس سے ہونے کو تھا باغ کیتی مولانا صلی مرحوم نے جس چیز کو شرسے تعبیرکیاہے۔ اس سے مراد قدرتی اختلاف کی

مولان محل مروم عن من پیرو سرے بیریا جن سے مولاد اللہ مرتب کیا ہے۔ مدے تجاوز ہے۔ قرآن مجید نے "تَمَّتُ کَلِمَهُ دَبِّكَ" كَا نَتِجه الى بِاعتدالى پر مرتب كیا ہے۔ جواب آیات نمبر ۲۰،۵: چوتھی اور پانچویں آتوں كامطلب تانے سے پہلے مثال کے

۔ طور پر ایک اور آیت پیش کر ناہوں ناکہ آیات زیر بحث کا کے زئین نشوں مدول کے کہ ناک میٹا مطلق قتی سمای کئیں

مطلب اچھی طرح قار کین کے ذہن نشین ہو جائے۔ کیونکہ یہ مسئلہ بڑا دقیق ہے۔ اس لئے یہ آیات بھی مشکل ترین آیات میں سے ہیں۔ قرآن مجیدنے کسی صاحب علم مخص کی مثال بیان کی ہے۔ جو بڑا حریص و طامع تھا۔ اس کے متعلق اِرشاد ہے۔

لَوْ شِنْنَا لَرَفَعْنُهُ بِهَا وَلَكِنَّةَ آخُلَدَ اِلَى الْأَرْضِ وَ اتَّبَعَ هُوْنُهُ فَمَثَلُهُ كَمَثْلِ الْكَلْبِ ---- (پ٩:٥٣)

اس میں فرمایا ہے کہ اگر ہم چاہتے تو اپنی آیات کی برکت سے اس محض کارتبہ بلند کردیتے۔ لیکن ایسانہیں کیونکہ وہ مخض دنیائے دوں کی تحقیل میں ہمہ تن متوجہ ہوگیا (جیسے آج کل بھی ہر قوم و نہ جب میں بہت سے دُنیا دار اہل علم ملتے ہیں) پس خدا کے نزدیک اس کی مثال کتے کی سی ہو دایک ذلیل حیوان ہے۔ مثال کتے کی سی ہو دایک ذلیل حیوان ہے۔

پس جس طرح اس آیت میں "لکن" کے مابعد اور ما قبل کلام میں باہم ربط ہے اس طرح سورہ نحل کی آیت میں "لکن" سے ما قبل اور مابعد کلام باہم مربوط اور متصل ہے۔ پس اس آیت کے معنی میہ ہوئے کہ۔

اگر ہم چاہتے تو باختیار خود تم سب کو ایک ہی گروہ بنادیتے یعنی سب کو ایک ہی قتم کی ذہنیت اور عقل عطا کر دیتے۔ لیکن چو نکہ ایسانہیں ہوا اور واقعی نہیں ہوا تو اب ہم اپنے قانون کے ماتحت ہدایت کرتے ہیں اور اسی قانون کے ماتحت گمراہ کرتے ہیں۔ مشیت اللہ ہے مراد قانون اللی ہے جو کل مخلوق پر حادی ہے۔ یہی معنی ہیں سورہ دہرکی اس آیت کے جس کا ترجمہ یادری صاحب نے یوں کیاہے۔

یہ تھیجت ہے لیں جو کوئی چاہے اپنے رب کی طرف راہ پکڑے لیکن تم نہیں چاہ سکتے 'جب تک الله نه چاہے ----(و ہر۲۹ '۳۹)

قرآن میں اسی قانون قدرت کے معنی میں لفظ اذن اللہ بھی آیا ہے۔ چنانچہ ایمان اور موت دونوں کو اذن اللہ سے مشروط ٹھرایا ہے۔ جیسا کہ إرشاد ہے۔

"وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوْتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِتَابًا مُؤَجَّلًا" (ب٣:٦٢) "وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ---- (پ١١:١٥٥)

ان دونوں آ تیوں میں "اذن اللہ" سے مراد قانون قدرت ہے۔ پس فد کورہ بالا آیات کا مطلب سے ہے کہ نم لوگ ہدایت نہیں پاسکتے۔ جب تک قانون قدرت کے ماتحت ضد اور تعصب سے خالی ہو کر نیک نیتی سے خلاش حق نہ کرواگر ایسا کروگ تو دولت إیمان سے بسرہ افروز ہوجاؤگے۔

ہم نے بہت سے لوگوں کو دیکھا ہے جو مسائل کی تحقیق اخلاص مندی سے نہیں کر کے گراہ کرتے اس لئے وہ الهامی ہدایات سے فائدہ نہیں اٹھا سکتے۔ بلکہ الٹا چاہ صلالت میں گر کر گراہ ہوجاتے ہیں۔

جواب آیت نمبرلا: پادری صاحب نے اس آیت پر بھی اعتراض کیا ہے۔ جس کا مضمون ہے کہ

الله تعالى نے تم كواور تمهارے افعال كوپيداكيا ہے---- (پ٣٣: ع ٧)

اس کی صدافت میں کیا کلام ہے۔ گرپیدا کرنے کے معنی سیجھنے ضروری ہیں پس توجہ سے سفتے! کوئی کا فرب دین کسی نیک بندے کی گردن تکوار سے اتار دیتا ہے۔ تو ہمارے سامنے دو باتیں آتی ہیں۔

ایک کافر بصورت فاعل ' دو سرے اس کا فعل قتل۔ یہ فعل کیوں ہوا؟ اس لئے کہ قانون قدرت میں ہے کہ کوئی تیز دھار چیزمثلاً ' تلوار جب سی ملائم جسم پر چلائی جائے تو اپناا ثر کرتی ہے۔ یہ قانون قدرت ہے جو کا نیخ کے متعلق ہم ہرروز مشاہدہ کرتے ہیں کہ تیز دھار

200

چیز برابر کاٹتی ہے۔ پس اس لحاظ سے اس فعل کو خالق فطرت اور بانئ قانون کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔ قرآن مجید چونکہ فلسفہ روحانی ہے اس لئے اس میں ایسی نسبتیں بکھڑت پائی جاتی ہیں۔ سنئے ایک واضح مثال سنا تا ہوں۔

بنی نوع إنسان کے کل افراد کی شکلیں رحم مادر میں اس قانون قدرت کے ماتحت بنتی ہیں جو اندر ہی اندر اپناکام کئے جاتا ہے۔ اس کے باوجود قرآن مجید اس قتم کے افعال بھی خدا کی طرف منسوب کرتا ہوا کہتا ہے۔ " هُوَ الَّذِیْ یُصَوِّدُ کُمْ هٰیِ الْاَدْحَامِ کَیْفَ یَشَاءُ"

(پا۳:ع۹)

خدا تعالی تهاری صورتیں تهاری اؤں کے رحموں میں جس طرح چاہتا ہے بنا دیتا ہے-

کیا آپ کے نزدیک ایسے افعال میں علت العلل کی طرف فعل کا منسوب کرنا صحیح نہیں ہے۔

پادری صاحب! بالغ العلوم سے اوپر کی ڈگری حاصل کرکے بھی اگر آپ اس علمی اصول کو نہ سمجھیں یا سمجھنے کے باوجود اعتراض کرتے جائیں تو کما جائے گا کہ آپ بھی کسی قانون قدرت کے ماتحت ایساکرتے ہیں۔

مخضریہ ہے کہ ایس آیات میں دوباتوں کااظمار کرنا مقصود ہو تا ہے۔

(۱) قدرت نامه الهیم:

ده چائے تو اِنسان کی سرکٹی اور عناد کے باوجود اس کو قوت
اور جرسے ہدایت کردے - دو سری بات ہیہ ہے کہ اِنسانوں کو ان کی افعال اختیار ہید اور نتیجہ پر
اطلاع دی جاتی ہے - دونوں باتیں فی نفسہ اچھی ہیں اور ضد وعدادت سے کام لے کراعتراض
کرنا بری بات ہے - اس لئے کسی اہل دِل شاعر نے کیا خوب کہا ہے - م
چوں بشنوی کی نائل دِل گو کہ خطا است
خون شناس نہ دلبرا خطا ایں جا است
میری اس فلسفیانہ تفصیل کی تائید انجیل سے بھی ہوتی ہے - جس وقت ہوع میں کو
گرفتار کرنے کے لئے بولیس تگ و دو کر رہی تھی اس وقت جناب میں نے ایک عارفانہ

201

فقرے میں جناب باری کے حضور محرض کی تھی کہ

"اے میرے باپ اگر ہوسکے تو یہ پیالہ (موت) مجھ سے گزر جائے تو بھی میری خواہش نہیں- بلکہ تیری خواہش کے مطابق ہو-"---(انجیل متی ۳۹:۲۹)

الله الله! كيماعارفانه كلام ہے- مخالفوں كے ہاتھوں گر فقار ہو جاناتو قانون قدرت كے مطابق تقا- اسے تسليم كركے آپ قدرت خداوندى كاواسطہ ديتے ہيں جو قانون مجربہ سے بالاتر ہے- اس كلام بانظام كے معنى يہ ہيں كه گر فقارى كے تمام اسباب تو ميا ہو چكے ہيں تاہم تيرى قدرت ميں داخل ہے كہ تو مجھے اس مصبت سے بچالے- اس لئے قرآن مجيد ميں إرشاد ہے- وَ مَا قَتَلُوهُ يَقِينًا ٥ بَلْ رَّ فَعَهُ اللّٰهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللّٰهُ عَزْيْزًا حَكِيْمًا

(پ۲:۶۲)

مسیح کواس کے مخالفوں نے ہرگز قتل نہیں کیا۔ بلکہ خدانے اس کواپنی طرف اُٹھا کر محفوظ کرلیا۔

اس کی وجہ بھی بتادی کہ خدا بہت غالب ہے اور بڑی حکمتوں والاہے۔ مسیح نے اس غلبہ قدرت کے ماتحت درخواست کی تھی جے حسب بیان قرآن خدانے منظور کرلیا۔

ای طرح حضرت یوسف کے ساتھ زلیخاکا تعثق قرآن میں فدکور ہے۔جس کا بتیجہ قرآن نے یہ بتایا کہ اس عورت نے حضرت یوسف کے ساتھ بدکاری کرنے کا پخشہ ارادہ کرلیا تھا۔ موصوف اگر خدائی برہان نہ دیکھ لیتے یعنی نور نبوت ان کے دِل میں جلوہ گر نہ ہو تا تو آپ بھی ارادہ کر لیتے۔ مگرانہوں نے تصرف قدرت کے ماتحت برا ارادہ نہیں کیا۔ یہ مثال بتارہی ہے کہ قوانیں قدرت جاری ہو جانے کے بعد خدا تعالی میں یہ قدرت کالمہ موجود ہے کہ کوئی واقعہ قانون قدرت کے خلاف بھی پیدا کردے اگر آپ اس کی تفصیل کو منظور نہ کریں تو کل انبیاء علیم السلام کے معجزات کی صف لیبٹ دی جائے گی اور حضرت مسے کی پیدائش کے متعلق انجیل کا یہ فقرہ بھی غلط یا تاویل طلب ہو جائے گا۔ کہ یوسف اور مریم کے اکتھا ہونے متعلق انجیل کا یہ فقرہ بھی غلط یا تاویل طلب ہو جائے گا۔ کہ یوسف اور مریم کے اکتھا ہونے سے پہلے مریم روح القدس سے حالمہ پائی گئی۔۔۔۔(انجیل متی ۱:۱۸) قار کین! س

اگر اب بھی وہ نہ سمجھ تو اس بت سے خدا سمجھ باتی رہی جریہ اور قدریہ کی بحث- سودہ جانیں اور آپ جانیں- ہم کسی خاص فرقہ

### اسلام اور مسيحيت

202

کے خیالات کے ذمہ دار نہیں ہیں- ہم تو قرآن مجید کی تعلیم کے ذمہ دار ہیں- پ نہ چھیٹر اے گست باد بماری راہ لگ اپنی تجھے اٹھکیلیال سوجھی ہیں ہم بیزار بیٹھے ہیں بس آپ کایہ لکھنا کہ

" قرآن کے مطابق اللہ نے إنسان کو خود مختار ہتی کے طور پر خلق نہیں کیا۔"

---- (صفحه ۱۷)

تَحَكَم نَيْنَ تُوكِيابٍ- قرآن مجيد صاف كتابٍ-إنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيْلَ إِمَّا شَاكِرًا وَّاِمًّا كَفُورًا

سرجم نے اِنسان کی راہنمائی کردی ہے اس کے بعدوہ یا شکر گزار ہو عمیایا ناشکرا۔ "

نيز فرمايا-

مَنْ شَآءَ فَلْيُؤْمِنْ وَّمَنْ شَآءَ فَلْيَكُفُرْ --- (پ١١٤) جوچاہ ایمان لائے اور جوچاہ کفرافتیار کرے۔

اس سے زیادہ آزادی کیاہوگی- آگے چل کر آپ لکھتے ہیں کہ-

"اسلام فخرکے ساتھ دعویٰ کرتا ہے کہ اس کے اصول امور سلطنت کے ساتھ ایسے وابستہ ہیں کہ سلطنت کے ہر شعبے پرتا ابد عائد ہو سکتے ہیں (حالانکہ) حدیث اور شرع اِسلام میں مرتد واجب القتل ہے۔ • --- (صفحہ ۱۵۰،۱۵۹)

قار كين! پہلے بادرى صاحب كى ہوشيارى ملاحظہ كريں كہ ايسے سخت اعتراض مجيب:

- كے موقع پر قرآن مجيدكى كى آيت كاحوالہ نہيں ديا بلكہ يو نمى كمہ ديا كہ شرع اسلام ميں مردكى سزا قتل ہے (صفحہ ۱۸۰) اس لئے ميں پہلے قرآن مجيد سے مرد كا حال بتا تا ہوں۔ غور سے سنئے۔ إرشاد ہے۔

پاد ری صاحب اپنی کتاب (دین فطرت) کے صفحے یو کلی آئے ہیں کہ اسرّا ض کی بناحدیث پر نمیں رکھوں گا۔ اب آپ حدیث ہی پراعترا نمی کر رہے ہیں اکیابہ نسیان ہے یا شوق ؟ (مجیب)

إِنَّ اللَّهِ يَنَ الْمَثُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ الْمَثُوا ثُمَّ كَفَرُ ثُمَّ ازْدَادُوا كُفُرًا لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيْلاً ---- (پ2:3) كَنُ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيْلاً ---- (پ2:3) حَرَّ اللَّهُ يَعْرَفُولَ بِهِ اللَّهُ عَرَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُو

یہ آیت صاف بنا رہی ہے کہ بعض لوگ دو دو تین دفعہ مرتد ہوئے۔ اگر محض ارتداد کی سزا قتل ہوتی تو پہلے ہی ارتداد کے بعد ان کا خاتمہ کر دیا جاتا۔ دو سرے ارتداد کی نوبت ہی نہ آتی۔ ہمارے اس بیان پر ایک حدیث کی وجہ سے معارضہ ہونا ممکن ہے اس لئے بغرض توضیح مقام ہم خود اس حدیث کو نقل کرکے اس کی تشریح کئے دیتے ہیں۔ جس سے اصل سوال اُٹھ جائے گا۔انشاء اللہ!

حدیث کے الفاظ یہ ہیں "من بدل دینه افاقتلوہ" (جو مخص اپنا دین تبدیل کرے اس کو قتل کر ڈالو-) اس کی تشریح کرنا ہمارے ذہے ہے۔ تشریح سے پہلے ہمیں اِسلام کی حیثیت سمجھادینی ضروری ہے۔ پس سنئے!

اسلام کی تعلیم کے دو جھے ہیں ایک تعبدی 'دو سراسیاسی' تعبدی جھے ہیں نماز روزہ وغیرہ اخلاق فاضلہ داخل ہیں۔ سیاسی جھے ہیں حکمرانی سے متعلق احکام پائے جاتے ہیں۔ اسلام کو بحثیت سیاسی ندہب ہونے کے جنگ وجدال بھی کرنا پڑتا ہے۔ جس ہیں اس امر کا خاص خیال رکھا جاتا ہے کہ کوئی مخص جنگ کی حالت میں جماعت المسلمین سے نہ نکل جائے کیونکہ اس حالت میں اس کا نکل جانا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ وہ دستمن سے ساز باز رکھتا ہے۔ پس اسا مخص جنگی قانون کے ماتحت واجب القتل مخمرتا ہے اس تمید کے بعد ایک اور حدیث ایسا مخص جنگی قانون کے ماتحت واجب القتل مخمرتا ہے اس تمید کے بعد ایک اور حدیث سنے 'جو بخاری مسلم کی روایت ہونے کی وجہ سے اعلی درجے کی ہے اس کے الفاظ یہ ہیں۔ الممارق لدینه التارک للجماعة (مشکوة باب القصاص)

دونوں لفظ الگ الگ معنی کے لئے ہیں۔ چنانچہ المارق کے معنی ہیں اپنے دین سے پھر جانے والا اور "التارک للجماعة" کے معنی ہیں۔ جماعت المسلمین یا بالفاظ دیگر جماعت

المجاہدین کو چھو ڈ کر چلا جانے والا جنگی قوموں میں ایسا شخص دسمن کے تھم میں ہو تا ہے۔ پس اس حدیث کی روشنی میں پہلی حدیث کو دیکھیں تو جامع الفاظ یوں ہوں گے۔

من بدل دینه' ای ترک دِین الاسلام و خرج عن جماعت المسلمین ای المجاهدین فاقتلوه

پس حدیث نہ کورہ کو قران کے ساتھ ملا کر دیکھنے سے نتیجہ صاف نکلتا ہے کہ محض ارتداد موجب قتل نہیں ہے۔ ارتداد صرف اس حالت میں موجب قتل ہے۔ جب مرتد شخص مسلمانوں کی بدخواہی کرنے کو دشمن کی جماعت میں جاملے۔ آج نوجی قانون کے ماتحت سپاہی کو معمولی سی بات پر کورٹ مارشل کیا جاتا ہے۔ جو ضرورت کے لحاظ سے حق بجانب ہے۔ پس معمولی سی بات پر کورٹ مارشل کیا جاتا ہے۔ جس پر آج ساری دُنیا عمل کررہی ہے۔ اگر پادری صاحب بھی فوج میں کسی عمدہ پر فائز ہو جائیں تو اس قانون کی تحسین بلکہ تائید کریں۔ یمی معنی ہیں اس مصرع کے۔ ب

قاضی اربا ماشنید برنشاند دست را پس ایسے جنگی قانون کو سامنے رکھ کراسلام پر آزادی رائے سلب کرنے کااعتراض کرنا ہے جاہے - کیونکہ ہرنقطہ مکانے دارد-

ای جبلت اجتماع پندی کے ضمن میں پادری صاحب نے ایک سرخی ہوں کھی ہے۔

دوجبلت اجتماع پیندی اور انانیت "

انانیت سے مراد جماعتی احکام بیں اور روزہ مخصی احکام مثلاً اسلام میں روزہ مخصی احکام مثلاً اسلام میں روزہ مخصی احکام کی قتم سے ہے۔ کیونکہ اس کو دو سرے مخص سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بلکہ اکیلائی رکھ سکتا ہے۔ اس طرح اکیلے مخص کی نماز انفرادی حیثیت رکھتی ہے اور جماعت کے ساتھ اجتماعی علی ہذا القیاس جج اور زکو ہی جماعتی عبدات ہیں۔ اور سب سے بڑا تھم جس پر جماعت کی ترقی موقوف ہے۔ یعنی جماد وہ بھی جماعتی ہے۔ جس کی شان میں فرمایا "فروة سنامه المحصاد" رشتہ داروں سے ملنا جلنا اور اچھا سلوک کرنا بھی اجتماعی کام ہے۔ ان سب امور کے متعلق قرآن مجید میں ہدایات ملتی ہیں۔ لطف یہ ہے کہ نماز باجماعت جو اجتماعی حالت کانام ہے۔

205

اس میں بھی ہر فرد کی جدا گانہ حیثیت بحال رہتی ہے۔ کیونکہ جماعت کا ہر فرد رکوع ہجود اور تنہیج و تنظیل کرتا ہے۔ پھر نمازیوں کی ہیت کذائی سے ان کی اجتماعی حیثیت نمایاں نظر آتی ہے اس اجمالی تنمید کے بعد یادری صاحب کا اعتراض سننے آپ فرماتے ہیں۔

"پو نکہ قرآن اور إسلام افراد کو خود مختار' آزاد ذمہ دار ہستیاں تسلیم نہیں کرتا ہے المذاوہ اس تصور کا گرویدہ نہیں ہو سکتا۔ کہ فرد دیگر افراد کی خدمت کرنے میں ہی اپنی شخصیت کی ترتی اور نشود نما کر سکتا ہے' قرآن کے مطابق افراد کی زندگی کا اعلیٰ ترین نصب العبن اور بسترین مطبع نظر خلق خدا کی خدمت کرتا نہیں ہے۔ المذاوہ اخلاقیات کے اس پہلو کو بڑو تا نہیں اور اگر چھو تا بھی ہے تو اس پر زور نہیں دیتا۔ جس طرح انجیل ویتی ہے۔ لیکن دین فطرت کے لئے الزم ہے کہ وہ جبلت اجتماع پہندی کے نقاضاؤں کو پورا کرہے۔ چو نکہ قرآن و إسلام اس نقاضا کو پورا کرنے۔ چو نکہ قرآن و إسلام اس نقاضا کو پورا کرنے کے قاصر ہیں۔ المذا إسلام دین فطرت کملانے کا مستحق نہیں ہو سکتا۔ مسجمت کی تعلیم بی دین فطرت کا جزو ہو سکتی۔ مسجمیت کی

ید تو ہوا قرآن مجید پر حملہ پادری صاحب خاص اپنی تعلیم یہ بتاتے ہیں کہ کوئی بشر جماعت تعلقات کے بغیر خدا کی خدمت نہیں کر سکتا۔ --- (صفحہ ۱۵ تا ۱۸) (متی ۲۵-۴۰) ایصا ۱-۰۰) لو قا۱۳-۲۱ روم ۱۲-۱۸-۱۹) یو حناباب ۱۸ تا ۱۸)

قرانی شوت دینے سے پہلے ہم پادری صاحب کے ان حوالہ جات کی تحقیق کرتے مجیب:

ہمیں۔ جن کی بنا پر آپ نے یہ حکم لگا دیا کہ کوئی بشر جماعتی تعلقات الخ- ان حوالہ جات کے اصل الفاظ تر تیب واریہ ہیں۔

ا۔ تب بادشاہ ان سے جواب میں کیے گا۔ میں تم سے سے کہ کتا ہوں کہ جب ٹم نے میرے ان سب سے چھوٹے بھائیوں میں سے ایک کے ساتھ کیاتو میرے ساتھ کیا۔

---- (متى ۲۵-۰۳)

- ۲- جو تمہیں قبول کرتا ہے مجھے قبول کرتا ہے اور جو مجھے قبول کرتا ہے اسے جس نے بھیجا ہے قبول کرتا ہے اسے جس نے بھیجا ہے قبول کرتا ہے۔۔۔۔(متی ۱۰-۴۷)
- ۳- کوئی نوکر دو خاوندوں کی خدمت نہیں کر سکتا۔ اس لئے کہ یا ایک کی دشنی کرے گا۔ اور دوسرے کی دوستی کرے گایا ایک کو مانے گا۔ دوسرے کو ناچیز جانے گا'تم خدا اور

206

دولت دونول کی خدمت نهیس کرسکتے ---- (لو قا۱۳-۱۱)

س۔ پس جو کوئی انہیں باتوں میں مسیح کی بندگی کرتا ہے۔ خدا کا مقبول اور آدمیوں کا پہندیدہ ہے۔ سے پروی سے۔ پس ایسی باتوں کی جن سے صلاح ہو اور ایک دوسرے کی ترقی ہو جائے پیروی کریں۔۔۔۔(روم ۱۲-۱۸)

ہرایک جو اپنے بھائی سے دشنی رکھتا ہے۔ خونی ہے اور تم جانتے ہو کہ کوئی خونی حیات ابدی کو نہیں رکھتا کہ اس میں قائم رہے۔ ہم نے اس سے محبت کو جانا کہ اس نے ہمارے واسطے اپنی جان دے دی اور لازم ہے کہ ہم بھی بھائیوں کے واسطے جان دیے دی اور الزم ہے کہ ہم بھی بھائیوں کے واسطے جان دیویں پر جس کسی کے پاس دنیا کا مال ہو اور وہ اپنے بھائی کو محتاج دیکھے اور اپنے تئیں رحم سے باز رکھے تو خدا کی محبت اس میں کیونکر قائم رہ سکتی ہے۔ اے میرے بچو چاہئے کہ ہم کلام اور زبان سے نہیں کام اور سچائی سے محبت رکھیں۔ "

(يوحناسباب ١٥٥ تا١٨)

ان حوالوں کو بغور پڑھئے اور ہتائے کہ پادری صاحب کا دعویٰ ان حوالوں سے قار کمیں:

• ثابت ہو سکتا ہے کا پادری صاحب کے طریق عمل سے ہم تو اس نتیجہ پر پہنچ

• ہیں۔ کہ آئندہ ہم آپ کے پیش کردہ حوالہ جات کی جب تک تفیش نہ کرلیں قبول نہیں

کریں گے۔ کیوں؟ ۔

اب قرآن مجيد كاإرشاد يفي !

وَاعْبُدُوا الله وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَبِدِى الْقُربَى وَالْجَادِ الْجُنُبِ وَالْجَادِ الْجُنُبِ وَالْجَادِ الْجُنُبِ وَالْصَاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْمَاكِيْنِ وَالْجَادِ الْجُنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَمَا مَلَكَتْ آيْمَانُكُمْ اِنَّ الله لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُوْرًا --- (پ٥:٣٤)

بنی اللہ ہی کی عباوت کرو کسی چیز کو اس کا ساجھی نہ بناؤ اور مال باب کے ساتھ وزاروں کے ساتھ 'زو کی

پڑوسیوں اور دور کے پڑوسیوں کے ساتھ 'سفریا مجلس میں پاس ہیٹھنے والوں کے ساتھ اور را ہرو مسافروں کے ساتھ اور اپنے ماتحوں کے ساتھ احسان و مروت کیا کرو-اللہ تعالی مغروروں اور متکبروں سے ہرگڑ محبت نہیں کرتا۔

اس مضمون کی آیات قرآن پاک میں بکھرت ہیں۔ اس اخلاقی تعلیم کے علاوہ قومی اجتماعی کاموں کے متعلق جو ہدایت ہے وہ خاص طور پر قابل غور ہے چنانچہ اِرشاد ہے۔ وَ إِذَا كَانُوْا مَعَهُ عَلَى اَمْرٍ جَامِعِ لَّمْ يَذُهَبُوْا حَتىٰ يَسْتَا ذِنُوْهُ

(پ۱۱:ع۱۵)

رجم ایمان داروں کی نشانی ہیہ ہے کہ جب وہ رسول (یا نائب رسول صدر مجلس یا صدر المجمن) کے ساتھ کسی جامع کام میں مشغول ہوتے ہیں تو اس جگہ سے باہر نہیں نکلتے جب تک رسول (یا اس کے نائب) سے اجازت نہ لے لیں۔
لیں۔

آج کا زمانہ روشن ' تہذیب اور جمہوریت کا زمانہ کملاتا ہے اس میں بھی ہیہ نوٹ:

پابندی نہیں ہے۔ میونسپل کمیٹی سے لے کراسمبلی تک ہے دستور ہے کہ جو ممبر
کسی بات پر ذرا ساخفا ہو جائے وہ بغیراجازت باہر نکل جاتا ہے۔ جس کو واک آؤٹ کرنا کہتے ہیں۔ یعنی بغرض اظہار ناراضگی مجلس سے باہر نکل جاتا۔ اس پر کوئی اعتراض نہیں کیاجا تا جس کا نتیجہ بعض دفعہ یہ ہوتا ہے کہ بقایا ممبروں سے نصاب بھی پورا نہیں رہتا اس لئے بنابنایا کھیل گرجاتا ہے۔

قرآن مجیدنے اجتماع قومی کویمال تک ملحوظ رکھاہے کہ صدر کی اجازت کے بغیر کوئی ممبر باہر نہیں جاسکتا۔ بایں ہمہ آزادی رائے کا حق سب کو حاصل ہے۔ جس کا ثبوت دربار رسالت اور خلافت راشدہ میں کافی ملتاہے۔

اس کا ِظہار مولانا حالی مرحوم نے اِس شعرمیں کیا ہے۔ ۔ ۔ فلاموں سے ہو جاتے تھے بند آقا فلاموں سے اُلڑتی تھی ایک ایک بردھیا فلیفوں سے اُلڑتی تھی ایک ایک بردھیا ہماری پیش کردہ آیت کو دیکھئے جس میں ہرایک مفلس مختاج اور ایا جج کے

، ہاری بیں مردہ ایک تو دیتے بس میں ہرایت میں میں اور اپنی سے . . ساتھ نیک سلوک کرنے کا حکم ہے اس کی تائید میں سے حدیث بھی سامنے رکھ

### صيحيت 208

لیجئے جس کے الفاظ ہیں۔

النحلق عيال الله اقربهم الى الله انفعهم لعياله -- (مُشَكُّو ة شريف)
ال حديث كامضمون مولاناحالى مرحوم نے اس بند ميں اواكيا ہے - ب
يہ پہلا سبق تھا كتاب بدكى كا كم مخلوق سارى ہے كنبہ خدا كا

وہی دوست ہے خالق دوسرا کا خلائق سے ہے جس کو رشتہ ولا کا

یمی ہے عبادت کمی دین و ایمان کہ کام آئے دُنیا میں اِنسان کے انسال

ا یک طرف اخلاق فامنلہ کی میہ تعلیم' دو سری طرف پادری صاحب کی میہ ستم ظریفی کہ قرآن کااعلیٰ ترین نصب العین خلق خدا کی خدمت کرنانہیں ہے۔۔۔۔(حوالہ ندکور) تج ہے ہے

> گل است سعدی و در چثم دشمنال خاراست آگے چل کریادری صاحب لکھتے ہیں۔

### "جبلت اجتماع پیندی اور نوع إنسان کی کاملیت"

"اسلام میں بنی نوع إنسان کی ترتی ایک موہوم شے ہے۔ جس ندہب نے بنی نوع إنسان کو تیرہ سوسال سے خوف و دہشت کی حالت میں رکھ کر ان کے اعضائے رکیسہ کو مضحل کر دیا ہو۔
کشت ازدواج اور طلاق کو جائز قرار دے کر نوع إنسانی کے نصف حصہ کی زندگی کو ہراسال کر رکھا ہو اور دو سرے حصہ کی اخلاقی حالت کو گرا دیا ہو۔ اولاد کے حقوق کی طرف سے لاپوواہی اختیار کر رکھی ہو۔ دنیا کی مصیبت زدول' مظلوموں اور بے کسوں کو ان کی قسمت پر چھو ڈر کھا ہو۔ دنیا کے قربانچ میں کرو ڈافراد کو چھو ڈر کر باتی ایک ارب اور ستر کرو ڈافراد کو کافر یا ذی کہ کران کو گردن زدنی قرار دیتا ہو۔ خیالات کی آزاد کو جرم عظیم گرداتا ہو اور علوم و نون کی نشود نما اور ترقی کی راہ میں حاکل ہو۔ غلامیٰ کی فتیج رسم کو جائز قرار دیتا ہو۔ ہر فرد کی زندگی کی قدر اور وقعت کرنے کی بجائے اس کو ایک آزاد خود مختار اظاتی ہتی بھی تسلیم نہ زندگی کی قدر اور وقعت کرنے کی بجائے اس کو ایک آزاد خود مختار اظاتی ہتی بھی تسلیم نہ

رکاوٹ کا باعث ہو- ایسے ندجب سے کیا امید ہو سکتی ہے- کہ وہ بنی نوع اِنسان کی ترقی کے اصول کی تلقین کرے یا نوع اِنسان کو کاملیت کی شاہراہ پر گامزن ہونے میں ممدو معاون ہو سکے- مسجیت ہی ایک ایسا واحد ندجب ہے جس سے نوع اِنسانی کی امیدیں وابستہ ہیں- کلستہ اللہ ہی ایسایگانہ روزگار استادہے جس پر بنی نوع اِنسان کی آئھیں گلی ہوئی ہیں-"

(رساله مذکورصفحه ۱۸۷٬۵۸۲)

پادری صاحب تو اپی عادت (کرار مضمون) میں مجبور ہیں اور ہم اختصار قار کین!:

تار کین!:
پندی پر مجبور' اس لئے ہم آپ کو تکلیف دیتے ہیں کہ جواب کے لئے کتاب ہذا کے گذشتہ اوراق میں درج ہے۔ ۔

وہ اپنی خونہ چھوڑیں گے ہم اپنی وضع کیوں بدلیں! سبک سربن کے کیوں پوچھیں کہ ہم سے سرگراں کیوں ہو آگے چل کرپادری صاحب ایک سرخی یوں لکھتے ہیں۔

### "جبلت اجتماع پبندی اور ذات اللی"

اس عنوان کے ماتحت بھی آپ نے وہی باتیں لکھی ہیں جو آپ بار ہالکھ چکے ہیں۔

مین قرآن خدا کو بے پروا تا تا ہے وغیرہ جس کا جواب گذشتہ صفحات میں ہوچکا
ہے۔البتہ یہ چند الفاظ قابل غور ہیں۔

"فدا کا تصور جو میسیحیت پیش کرتی ہے۔ وہ جبلت اجتماع پندی کے تقاضا کے مطابق ہے۔ فدا
کی ذات محبت ہے (یو حنا ۲۰۰۸ و غیرہ) چو نکہ فدا ازل سے محبت ہے اور چو نکہ اس کی ذات میں
صدوث کا امکان نہیں۔ للذا فدا کی ازلی محبت اس امر کا تقاضا کرتی ہے کہ فدا کی ذات میں ازل
سے محب محبوب اور محبت کا رشتہ موجود ہو۔ پس مسیحیت فدا کی وحدت میں ٹالوث کی قائل
ہے۔ یعنی باپ بیٹا اور روح القدس فدا کی ذات واحد میں محب محبوب اور محبت کے رشتہ کے
طور پر ہیں۔ (متی ۱۹-۲۵ موجود ۲۵ - ۲۷ وغیرہ) باپ ازل سے بیٹے کے ساتھ محبت رکھتا
ہے اور بیٹا باپ کے ساتھ محبت رکھتا ہے۔ (یو حنا ۲۵-۱۵ - ۲۲ وغیرہ) پس

كريكتي بين-" ---- (صفحه ۱۸۹٬۱۸۹)

اس اقتباس كالمفصل جواب اوراق سابقه مين آچكا ہے- قار ئين ورق الث كر ملاحظه فرمائيس-

خداکی محبت کاذکر آپ بار بار کرتے ہیں۔ جس پر ہمارا بھی ایمان ہے۔ گر آپ بائیبل کے ان حوالہ جات پر نظر نہیں کرتے جن میں ذکر ہے کہ مائی حواکی غلطی کی سزا اس کی کل بنات کو در دزہ کی شکل میں ملتی آرہی ہے۔ اور بابا آدم کی غلطی کی سزا تمام مزدور پیشہ خصوصاً بنات کو در دزہ کی شکل میں ملتی آرہی ہے۔ اور بابا آدم کی غلطی کی سزا تمام مزدور پیشہ خصوصاً کسانوں کو پہنچ رہی ہے (پیدائش باب سوم) ہے کہیں محبت اور کیرانصاف کیاہی تج ہے۔ ب ذرا سی بات پراے داغ تم ان سے گر بیٹھے اس کو کہتے ہیں؟

بر سے ہیں:

پادری صاحب نے اس سے پہلے جو کچھ لکھا ہے قار کین اسے مع مع مع اس کے بہت کر آپ نے جو کچھ لکھا ہے- اسے مع مع معالی ہے۔ اسے مع معلم معالی ہونے جس تاکہ قار کین کو گونہ مسرت حاصل ہو-یادری صاحب لکھتے ہیں۔

" اس (امارے کام) کا یہ مطلب نہیں کہ ہم تین خداؤں کے مانے والے ہیں۔ ہم خدائے واصد کے قائل ہیں (مرقس ۱۲-۲۹) یو حتا ۱۳-۱۵ اگر ۱۳-۸ وغیرہ) ہم شرک سے پخنفراور بیزار ہیں (خروج ۲۰-۳۵) کر ۱۸-۳۹) او ما ۱۳-۱۵ ایو حتا ۱۵-۱۲ زبور ۱۵-۱۳-۸۹) ہم ان تمام باتوں سے بین (خروج ۲۰-۳۵) کر ۱۰-۱۱-۱۲ کلتی ۱۵-۱۳ ایو حتا ۱۵-۱۲ کلتی ۱۵-۱۳ کلتی ۱۵-۱۳ کلتی ۱۵-۱۳ کلتی ۱۳ وغیرہ) ہم خدا کو اکیلا اور واحد خدا تسلیم کرتے ہیں۔ ہم قرآن کے ہم نواہو کر کتے ہیں کہ وغیرہ) ہم خدا کو اکیلا اور واحد خدا تسلیم کرتے ہیں۔ ہم قرآن کے ہم نواہو کر کتے ہیں کہ اللہ تین میں سے ایک ہے۔" (ماکدہ ۱۵) ہم بھی کتے ہیں کہ شخص دہ کو ایک نبیت حق بات بولو اور تین نہ کہو۔ باز آؤ تمہار ابھلا ہوگا۔ اللہ جو ہے وہ تو ایک بی معبود ہے۔ (ناء مام) قرآن کتا ہے۔ " اللہ کی کوئی جو رو نہیں۔ اس کا بیٹا کیو کر ہوگیا۔ (انعام معبود ہے۔ (ناء ۱۹۹۱) قرآن کتا ہے۔ " اللہ کی کوئی جو رو نہیں۔ اس کا بیٹا کیو کر ہوگیا۔ (انعام اور دنیاوی عناصر کو خارج کرکے مورہ اضلاص کی آیات کو نمایت اضاص سے پڑھتے ہیں کہ اور دنیاوی عناصر کو خارج کرکے صورہ اضلاص کی آیات کو نمایت اضلاص سے پڑھتے ہیں کہ "اللہ نے نہ کی کو جنا اور نہ وہ خود کی سے جناگیا اور اس کے جو ڈکاکوئی نہیں۔ " آیات سے"

میں جمع اور تفریق کو جائز قرار نہیں دیتے کہ کوئی کے کہ ایک جمع ایک جمع ایک تین ہوئے کیونکہ خدا کی ذات میں اجزا نہیں- خدا روح ہے- اس کی ذات ان باتوں سے پاک اور منزہ ہے-"---(صفحہ ۱۸۹) ۱۹۹)

قار کین! ہم پہلے صفحات میں مفصل بتا چکے ہیں کہ نزول قرآن کے وقت عیسائیوں کے دوگردہ تھے۔ جو آج بھی ملتے ہیں۔ ایک گردہ کاعقیدہ تھا کہ باپ بیٹااور روح القدس تینوں خدا ہیں۔ تین کہنے کے باوجود وہ کہتے تھے کہ خدا ایک ہی ہے۔ دو سرے گروہ کاعقیدہ تھا کہ خدانے میں۔ خدانے میں۔

میحیت تبجسم کی قائل ہے اور مانتی ہے کہ کلمتہ اللہ خدائے مجسم تھاجو ہمارے در میان رہا (میسجیت کی عالمگیری صفحہ ۹۷)

پادری صاحب نے بیہ ہوشیاری کی ہے کہ قرآن مجید میں جو تین خدا کہنے والوں کارد آیا ہے۔ جس کی مفصل تردید گذشتہ اوراق پر ہو چکی ہے۔ اس میں تو قرآن شریف کے ہم نوا ہو گئے۔ مگران کے عقیدے کارد بالفاظ "لَقَدْ کَفَرَا الَّذِیْنَ قَالُوْا اِنَّ اللَّهُ هُوَ الْمَسِیْحُ اَبْنُ مَزِیَمٌ" قرآن مجید میں وارد ہوا ہے۔ اس کا ذکر تک نہیں کیا بلکہ اس پر خوب ناک بھوں چڑھایا ہے۔ چنانچہ آپ کے الفاظ اس بارے میں ہیہ ہے۔

"اگر قرآن شریف کاان آیات سے یہ مطلب تھا کہ میچی عقیدہ پراعتراض دارد کرلے تواس نے میچی عقیدہ پراعتراض دارد کرلے تواس نے میچی عقیدہ کے میچی عقیدہ کے میچی کی زمت گوارہ نہیں کی "سُبْحَانَكَ هٰلَدَا بُهْ تَانَّ عَظِیْمٌ" دُنیا کے کل میچی بغیر کسی اسٹناء کے ایسے عقیدہ کو فدموم ومطمعون گردانتے ہیں۔ کلیسائے جامع خدا کی وحدانیت کی قائل ہے۔ تاریخ کلیسااس بات کی شاہد ہے کہ خدا کی توحید کے عقیدہ کو بحال اور میچکم کرنے کی خاطر نیکا یاح کی کونسل نے تشکیت فی التوحید اور توحید فی الشکیٹ کا عقیدہ واضح کیا تھا۔ اِسلام خدا کی وحدت کی تلقین کرتا ہے۔ لیکن جب اِنسان بی پوچھتا ہے کہ اس وحدت کامفہوم کیا ہے تو جواب ملتا ہے کہ وحدت کامطلب محض وحدت ہے۔ جب اِنسان اپنی جبلت استفسار سے مجبور ہو کریہ جانتا چاہتا ہے کہ وحدت محض کیا شے ہے۔ کیونکہ جبلت استفسار سے مجبور ہو کریہ جانتا چاہتا ہے کہ وحدت محض کیا شے ہے۔ کیونکہ وہ اس قتم کی وحدت کونہ تو عالم شہود میں اور اپنی فطرت اور سرشت میں اور نہ

اینے روحانی تجربات میں پاتا ہے تو قرآن اس کو اپنے رعب اور اختیار سے خاموش کردیتا ہے۔ "---(ج ۳۵ 'اخلاص ۱)----(دین فطرت صفحہ ۱۸۹ '۱۹۰) مے اس اقتباس میں آپ نے بہت برا دعویٰ کیا ہے کہ عیسائی قوم تین خداوُں کی

: - قائل نہیں ہے۔ تشکیف کی مفصل بحث صفحہ ۲۰ سے ۸۲ تک ہو چکی ہے۔

حقیقت سے کہ یمی مذہب تشکیث کہ لاتا ہے اور یمی عقیدہ تمام عیسائیوں میں مقبول ہے اس لئے پاوری عبد الحق صاحب نے اپنے رسالے کانام اثبات العثمیث فی التوحید رکھا ہے۔ ہم خوش ہیں کہ مسلمانوں کے علاوہ پادری برکت اللہ صاحب نے بھی اور پادری عبد الحق صاحب نے رسالہ مذکور میں مندرجہ عقیدہ مسترد کردیا ہے۔ اس کی تردید میں آپ کا یمی فقرہ کافی ہے کہ خدا کی ذات میں اجزاء نہیں ہیں۔ طلا نکہ پادری عبد الحق صاحب کے مندرجہ ذیل الفاظ کتاب ہذا میں گذشتہ صفحات پر نقل ہو بھے ہیں۔

کلام مقدس سے یہ معرفت حاصل ہوتی ہے کہ ذات الوہیم میں باپ بیٹا اور روح القدس تین اقنوم ہیں- متی ۱۹:۱۸ (رسالہ تشکیث صفحہ ۱۹)

اتنا بھی غنیمت ہے کہ پادری برکت الله صاحب تشییف سے نکل کر توحید میں آگئے ہیں تاہم جو کسرباقی ہے اسے ہم نکال دیتے ہیں۔ آپ نے جو فد ہب اختیار کیا ہے وہ آپ کے الفاظ میں بیہ ہے۔

"مسيحيت تجتم كى قائل ب اور مانتى ب كد مسيح كلمة الله خدائ مجسم تعا-"

(مسحیت کی عالمگیری صفحه ۵۷)

اس اقتباس سے صراحتہ معلوم ہوتا ہے کہ پادری صاحب تجسم خدا کے قائل میں۔ جس کارد قرآن شریف نے بالفاظ "لَقَدُ کَفَرَا الَّذِینَ فَالُوْا اِنَّ اللّٰهَ هُوَ الْمِسَنِحُ ابْنُ مَزِیمَ، کیا ہے گرپادری صاحب کی جرات ملاحظہ ہو کہ آپ جس بات کارد کرتے ہیں ای کے قائل بھی ہیں۔ مثلاً نیکایاہ کے فیصلے کو صحیح سمجھ کراس کانام خود تشکیف فی التوحید اور توحید فی التثکیث رکھتے ہیں۔ اس کے باوجود کہتے ہیں۔ کہ ہم خدا کی ذات میں اجزا کے قائل شمیں ہیں۔ عیسائیوں کی جس کونسل کا بانی مبانی قسطنطین اعظم تھا۔ اس کا فیصلہ کتاب ہذا میں گذشتہ صفحات پر مفصل درج ہو چکا ہے۔ جس میں عقیدہ اتھاناسیس منظور ہوا تھا۔ اس کا

نام تشکیف فی التوحید ہے۔ جس کا آقرار آپ اور پادری عبدالحق صاحب بالانفاق کرتے ہیں۔ گر آپ اِ قرار کے ساتھ اِنکار بھی کئے جاتے ہیں۔ تشکیف فی التوحید ایسا ٹیڑھا مسکلہ ہے کہ خود پادری حضرات اس کو مغلق ترین مسکلہ قرار دیتے ہیں۔ کتاب ہذا میں گذشتہ صفحات پر درج ہوچکا ہے۔ تاہم قریب الفہم کرنے کو ہم اس کی مثال دیتے ہیں۔

ایک مخص عبداللہ نامی اپنی دکان کا مالک ہے اس کے دو بیٹے دکان کے کار وباریس مثال:

برابر کے شریک ہیں۔ ان تینوں کی کار وباری حیثیت کو ملحوظ رکھ کر لوگ تینوں کو مالک کہتے ہیں اور باپ کے اصل مالک ہونے کے لحاظ سے دکان کا مالک ایک بھی کما جاتا ہے۔

معنی ہیں اتھانا سیس کے اس قول کے۔

باپ قادر مطلق بیٹا قادر مطلق روح القدس قادر مطلق تو بھی تین قادر مطلق نہیں بلکہ ایک قادر مطلق۔ (تفصیل کتاب ہزامیں ملاحظہ ہو)

الله الله عيسائي راہنماؤں كے اقوال صريحه كى موجودگى ميں آج ہمارے كان ميں آواز آتى ہے كہ قرآن نے مسجى عقيدہ كو نہيں سمجھا-"ياللجب!

چونکہ پادری صاحب مسلہ تثلیث کی نفی کرتے ہیں اور تجتم کے قائل ہیں۔ اس لئے ہم ان کو توجہ دلاتے ہیں کہ وہ کتاب ہزامیں بحث تثلیث کو غور سے پڑھیں جو صفحہ ۵۰ سے صفحہ ۸۳ تک بالتفصیل کی گئی ہے۔ اس میں عقیدہ تجتم کارد بھی ہے۔ اس کے علاوہ ہم اس جگہ انجیل کا ایک مقام پیش کرتے ہیں جو آپ کے اور ہمارے درمیان فیصلہ کن ہے۔ سنے! مسے فرماتے ہیں۔

"بمیشه کی زندگی میہ ہے کہ وہ تھے خدائے واحد اور برحق کو اور یسوع مسیح کو جے تو نے بھیجا ہے جانیں۔" ---- (یو حناباب ۱ے اُ ازبائیبل مطبوعہ ۱۹۱۱ء)

جس وقت مسے نے یہ فرمایا تھا کہ اس وقت بھی آپ مجسم خداتے۔ اگر اس وقت بھی خداتے۔ اگر اس وقت بھی خداتے تو آپ کا یہ فرمانا کہ یہوع کو جے تو نے بھیجا ہے جائیں۔ "کیا معنی رکھتا ہے یہ اثنیت (دوئی) کیسی ہے۔ کیااس میجائی ارشاد کاعربی ترجمہ ان الفاظ میں صحیح نہیں ہے؟
لا الله الا الله مسیح رسول الله

اگریہ عربی ترجمہ صحیح ہے توپادری صاحب کے عقیدہ تجتم خداکی تردید کے لئے اور

سمی دلیل کی ضرورت ہے (تجتم خدا کی بحث گذشتہ صفحات پر ملاحظہ ہو) آگے چل کرپادری صاحب لکھتے ہیں۔

"اسلام خداکی وحدت کی تلقین کرتا ہے۔ لیکن جب انسان سے پوچھتا ہے کہ اس وحدت کا منہوم کیا ہے تو جواب ماتا ہے۔ کہ وحدت کامطلب محض وحدت ہے۔۔۔۔(صغحہ ۱۹۰) ہمیں معلوم نہیں کہ اسلام نے یا علمائے اسلام نے ایسا کہاں کماہے۔ ہاں اگر آپ

کیای ہے۔ ۔ کیای ہے۔ ۔

ہم جو چپ ہوں تو سڑی کملائمیں شخ چپ ہو تو توکل محمیرے

پادری صاحب! یمی سوال اگر مسیحت پر وار دہو کہ حسب تعلیم انجیل یو حناباب ۱۷ فدائے واحد کے کیامعنی ہیں؟ یہ وحدت کیسی ہے۔ جنسی ہے یا نوعی یا صنفی؟ تو آپ اس سوال کا کیا جواب دیں گے؟ بے شک پادری عبد الحق اور پادری سلطان محمد خال سے مشورہ کرکے جواب دیجئے۔ اور ان سے یہ بھی پوچھئے کہ اپنا گھر شیشے کا بنا کر دو سرول پر پھر برسانے والا کون مواب دیجئے۔ اور ان سے یہ بھی پوچھئے کہ اپنا گھر شیشے کا بنا کر دو سرول پر پھر برسانے والا کون مواب ہے؟

آئے چل کر پادری صاحب نے پھر وہی اعتراض کیا ہے کہ اسلام خدا کو باختیار سلطان کی طرح مانتا ہے اور مسیحیت خدا کو مہران باپ قرار دیتی ہے۔ ان سب باتوں کا جواب پہلے ہو چکا ہے۔ دیکھو صفحہ ۱۱۱۲س بحث کے اخیر میں بادری صاحب نے کھا ہے کہ۔

قرآن مجيد ميں اس تعليم كى تصريحات بكثرت ملتى ہيں۔ چند آيات ملاحد ہوں۔

ا- "لاَ تُكَلَّفُ إلاَ نَفْسَكَ"---(ب٥:ع٨) (تهماري ذات كے سواكسي اور كو تكليف نهيں دى جائے گي)

٢- "عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لاَ يَعَمُّرَكُمْ مَّنْ صَلَّ إِذَا الْمُتَدَيْتُمْ"----(ب ٤:٥٣)

#### اسلام اور مسيحيت

(صفحہ ۱۹۹۷)

215

ياب ہو گئے۔ تو ممراہ لوگ تم كو ضرر نہ پہنچائيں۔

٣- "اَلاً تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزُرا أُخْرِى"---(٣٤٠عـ)

٣- "لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا 'مَا اكْتَسَبَتْ" --- (پ٣:٥٨)

ترجم جو کام کمی نے اچھا کیا ہے اس کا فائدہ ای کے لئے ہے اور جو برا

ہے-اس کا نقصان بھی اس کے لئے ہے-

پادری صاحب سے یہ آیات اس طرح مخفی رہی ہیں۔ جس طرح مسیح نے فرمایا ہے کہ ریاکار دو سرے کی آگھ کا تنکاد مکھاہے۔ گراسے اپنی آگھ کاشہتیر نظر نہیں آتا۔ (متی باب 2)

آگے چل کر آپ لکھتے ہیں۔

# "جبلت تحكم اور جبلت عجز"

تحکم کے معنی ہیں دباؤ اور عجز کے معنی ہیں عاجزی اور تواضع-اس کے متعلق پادری صاحب لکھتے ہیں-

"دین فطرت کامیہ کام ہے کہ تحکم اور خود نمائی کے جذبہ کو حدے نہ بڑھنے وو"

پر لکھتے ہیں۔

" کلمت اللہ نے یہ تعلیم دی ہے کہ جو کوئی اپنے آپکو بڑا بنائے گا وہ چھوٹا کیا جائے گا- اور جو چھوٹا بنائے گاوہ بڑا کیا جائے گا- " ---- صفحہ ۱۹۷)

یہ بھی صیح ہے۔اس کے ساتھ قرآن شریف کی تعلیم بھی آپنے دیکھی یاسی ہے سننے قران شریف تو ان دونوں باتوں کی جزاسزا بھی الی بتاتا ہے۔ جو کسی کتاب نے نہیں بتائی ہوگی۔ بردائی کا اظهار کرنے والے کانام متکبرر کھتا ہے اور کہتا ہے۔

> "أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْمُتَكَثِرِيْنَ" .... (پ ٢٣: ٣٠) كياتكبركا ظهار كرنے والول كاشكانا جنم نس ب؟ ضرور ب-

216

نيزتواضع اورعاجزى افتيار كرنے والوں كے حق مِن فرماتا ہے:-تِلْكَ الدَّارُ الْأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِيْنَ لاَ يُرِيْدُوْنَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلاَ فَسَادًا ---- (ڀ٢٠:٢٠)

آخرت کا بید گھر ہم ان کو عطا کریں گے جو دنیا میں بلندی و برتری یا فساد کا ارادہ نہیں کرتے۔ پادری صاحب اس سے زیادہ اور کیا چاہتے ہیں؟ آگے چل کر صفحہ ۱۹۹ پر لکھتے ہیں کہ "پس مسجیت تحکم اور خود نمائی کو صد سے برجے نہیں دہتی۔ ہر طرح کے غرور لاف و گزاف کا استیصال کرتی ہے پس مسجیت دین فطرت ہونے کی صلاحیت رکھتی ہے۔"

بے شک مسیحت میہ صلاحت رکھتی اگر اس میں میہ تعلیم نہ ہوتی کہ بنی اسرائیل ہی انسان ہیں باقی سب لوگ کتے ہیں۔

"مناسب نمیں کہ لڑکوں کی روٹی کوں کو پھیکی جائے۔" ---- (متی ۱۵۲۵)
پادری صاحب اسی ضمن میں قرآن مجید پر حملہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ
"قرآن کی تعلیم ہے کہ مسلمان اپنے لوگوں کو ہی سلام کریں اور غیر مسلموں کو سلام کرنے
میں پہل نہ کریں (نور ۱۱) لیکن اگر وہ سلام کریں تو ان کے سلام کا جواب ویں (نساء ۸۸)
مسلمان مرد عور توں پر حاکم ہیں (نساء ۲۹۹) غرض یہ کہ قرآنی تعلیم بے جاغرور 'فخراور جھوٹی
عزت اور شان کی حمایت کرتی ہے۔ لیکن انجیل جلیل کی تعلیم اس قتم کے جذبیت کے منافی

ہم کمال تک پادری صاحب کے ظلم اور تحکم کی شکایت کریں۔ آپ قرآن کے مجیب:

- خصیب:

دے وہ مضامین ٹھونتے ہیں جو قرآن میں نہیں آپ نے سورہ نور کی آیت الاکا حوالہ دیا ہے اس کے الفاظ میہ ہیں۔

فَاذَا دَخَلْتُمْ بُيُوْتًا فَسَلِّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ --- (پ١١٤ع١) فَاذَا دَخَلْتُمْ بُيُوْتًا فَسَلِّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ---- (پ١١٤ع١) حرب تم گرول مين داخل هو تواپ بهم منول كوجو و بال مين مهم مول سلام كماكرو-

کے مُعنی ہم جنس کے بھی آتے ہیں۔جیساکہ ارشادہے۔ خَلَقَ لَکُمْ مِنْ اَنْفُسِکُمْ اَزْوَاجًا ---- (پ۲۱:۴۲)

مجيب:

217

جرجم "خدانے تماری جنس سے تماری بویاں بنائیں۔"

مگر ہم اس تفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں سمجھتے۔ بلکہ ایک اور آیت پیش کر دیتے ہیں۔جو فیصلہ کن ہے۔غور سے سنئے!

يَّآتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْالاً تَذْخُلُوْا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوْتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْ نِسُوْا وَتُسَلِّمُوْا عٰلَى آهْلِهَا ---- (پ٨١:ع١٠)

> تر بھی اے اِیمان والو! اپنے گھروں کے سواد و سروں کے گھریں داخل نہ ہوا کرو جب تک تم معلوم نہ کرو (کہ تم جس سے لمنا چاہتے ہو وہ گھریں ہے یا نہیں)اور اہل خانہ پر سلام کیا کرو-

پاوری صاحب!:

کواجازت دیتا ہوں کہ آپ یہ آیت میرے سامنے پیش کرکے سلام
کانقاضا کریں۔

قار سین!

قار سین!

ہیں اور مماشہ دھرم بال سابق نو آریہ حال مسلمان کی کتاب "ترک اسلام"

میں قرآن مجید پر ۱۱۱۹عتراضات درج ہیں۔ مگر حق یہ ہے کہ ان دونوں معترضوں نے باوجود بے
میں قرآن مجید پر ۱۱۱۹عتراضات درج ہیں۔ مگر حق یہ ہے کہ ان دونوں معترضوں نے باوجود بے
داہ دوی کے اس قدر تحکم اور ظلم سے کام نہیں لیا۔ جس قدر پادری برکت اللہ صاحب نے
لیا ہے۔ ہمیں اس کا افسوس ہے۔ جس کی دو وجوہات ہیں۔ ایک وجہ یہ کہ آپ مسلمانوں کی
اولاد ہیں۔ دوسری وجہ یہ کہ آپ مسیح کی بھیڑوں میں سے ہیں۔ لیخی ایک بے ضرر قوم کے فرد
ہیں۔ اس موقع پر ہمیں مولانا حالی مرحوم کی ایک رباعی یاد آگئی ہے۔ جو یہ ہے۔ س

حالی راہ راست جو چلتے ہیں سدا خطرہ انسیں گرگ کا نہ ڈر شیروں کا لیکن ان بھیڑیوں سے داجب ہے حذر بھیڑوں کے لباس میں جو ہیں جلوہ نما اسسے آگے یادری صاحب نے صفحہ ۲۰۲ پر یہ عجیب سرخی قائم کی ہے۔

# " تحكم كى جبلت محمد عربي اور مسيح ناصرى"

اس سرخی کے ماتحت آپ نے عجیب رنگ دکھائے ہیں۔ جس سے معلوم ہو تا ہے کہ آپ اور آپ کے ہم نواؤں نے شان الوہیت اور مرتبہ رسالت پر غور نہیں کیا۔ پس توجہ سے سفئے۔ ہر فن اور ہر حکومت میں ایک منتہائے کلام ہو تا ہے۔ جمال پہنچ کر جھڑا ختم ہو جاتا ہے۔ مثلاً رعیت کے لئے بادشاہ کی ذات منتہائے کراع ہے اور اس کے مقرر کرنے سے ہائیکورٹ (عدالت عالیہ) منتہائے نزاع ہے۔ یہ ایس صداقت ہے کہ کسی فرد انسان کو اس میں کام کی شخبائش نہیں ہے۔ اس اصول کو ملحوظ رکھ کرپادری صاحب کی سنئے۔ آپ لکھتے ہیں کہ۔ مقرآن اللہ اور رسول کی اطاعت کا حکم دیتا ہے۔ ہم نے دیکھا ہے کہ وہ اللہ کی سطوت اور جروت کے منوانے پر نمایت غلواور مبالغہ سے کام لیتا ہے۔ "

(آل عمران ۲۹ ٔ ۱۲۷ نساء ۲۲ ما کده ۹۳ وغیره صفحه ۲۰۲

ان آیات میں صرف ایک ہی تھم ہے کہ اللہ اور رسول کی تابعداری کرو- نہ اس مجیب:
میں غلو ہے نہ مبالغہ ہے۔ بلکہ اس قاعدے کے مطابق اللہ کی ذات اور اس کے بنانے سے رسول خدا ہا تیکورٹ (عدالت عالیہ) کی حثیت سے منتہائے کلام ہیں۔ شروع سے کل انبیاء علیم السلام کی تعلیم میں چلی آئی۔ حتی کہ خود مسے نے بھی فرمایا کہ "میرے حکموں پر عمل کرو۔" (یوحنا ۱۳ اما) جناب مسے کا بیہ ارشاد (بقول مسیحیال اگر خدائے مجسم ہونے کی حثیت سے ہے تو بھی صحیح ہے۔ گر معلوم شیں کہ حثیت سے ہے تو بھی صحیح ہے۔ پھر معلوم شیں کہ خالف دل کو اس پر کیا اعتراض سوجھا ہے۔ ہم کھلے لفظوں میں کتے ہیں۔ تمام موافق اور مخالف دل کھول کریں لیں کہ۔

ہم بتعلیم قرآن مجید اللہ تعالیٰ کی ذات کو منتہائے کلام جانتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علی اللہ علی دونوں میں فرق ذاتی اور عرضی کا اللہ علیہ وسلم کو بھی خدا آئی ذاتی حیث ایسان سیھتے ہیں۔ ہاں دونوں میں فرق ذاتی حیث سے بہتیائے کلام ہے اور رسول منصب رسالت کی وجہ سے اس لئے ہمیں آنخضرت مالیکھیا کی اطاعت کے لئے کسی اور ولیل کی ضرورت نہیں۔ خود انہی کا قول و فعل کافی سند ہے۔ ہم ان دو ہستیوں کے علاوہ کسی اور کا قول و فعل کولی اور ججت

اسلام اور مسيحيت

219

شرعی نہیں جانتے۔

تعجب بالائے تعجب ہے کہ مسلمانوں کے لئے اللہ اور رسول کا تھم واجب الاطاعت اور موجب نجات ہوتا پادری صاحب کو کھٹکا ہے۔ حالانکہ ان کا پنانہ بہب کہ ہرایک مبلغ مسیحیت کی تصنیفات بلکہ خطوط کو بھی الهامی نوشتے قرار دے کرواجب التعمیل مانتے ہیں۔اللہ اللہ کس قدر بے انصافی ہے۔ ۔

تہیں تقیم اس بت کی جو ہے میری خطا لگتی ارے لوگو! ذرا انساف سے کیٹو خدا لگتی

بس بیہ اعتراض کچھ قابل توجہ نہیں ہے۔ ہم جس طرح پنیبراسلام علیہ السلام کی شخصیت کو تمام امت محمدیہ کے لئے اسوہ حسنہ سمجھتے ہیں اس طرح کل انبیائے کرام کو اپنی اپنی امت کے لئے نمونہ کاملہ جانتے ہیں۔ قرآن مجید اس اصول پر فلسفیانہ رنگ میں تنبیہہ کرتا ہوا کہتاہے۔

ہم مانتے ہیں کہ قرآن مجیدنے خدا کی سطوت اور جروت منوانے پر بہت زور دیا ہے- یہال تک کہ مصنوعی خداوں کے حق میں فرمایا ہے-

لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمُسِيْحُ أَنْ يَكُوْنَ عَبْدًا الْلهِ --- (ب٢:٦٣) لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمُسِيْحُ أَنْ يَكُوْنَ عَبْدًا الْلهِ

انمی معنی میں مولانا حالی مرحوم کا ایک مسدس ہے جو اپنے مضمون میں بالکل صحیح

**ہے۔** ۔

خرد اور ادراک رنجور بین وال مه و مرادنے سے مزدور بین وال جماندار مغلوب و مقمور بین وال نبی اور صدیق مجبور بین وال!

نہ پروا ہے اہرار و احرار کی وال نہ پرسش ہے احبار ورمبان کی وال

### صَدَقَ اللَّهُ! كُلُّ لَّهُ قَانِتُونَ

ب دین منافقوں نے مخلص مسلمانوں کو شہمات میں ڈالنے کے لئے ہے رسم نکالی تھی کہ آخضرت مالی اور کے قریب جاکر آپ کے کان سے مند لگاکر کوئی بات کمہ دیتے۔جس سے مسلمانوں کو خیال ہو تا کہ لوگ دربار رسالت کے مقربین میں سے ہیں اس لئے تھم نازل موا کہ رسول کے کان میں بات کرنے سے پہلے پچھ صدقہ دے لیا کرو-

اس سے غرض میہ تھی کہ یہ فتنہ مٹ جائے۔ یادری صاحب کو اس پر بھی اعتراض ہے گذشتہ صفحات پر ہم نے کہاہے کہ خدا کے مقرر کر دینے سے رسول کی حیثیت ہائی کورٹ کے چیف جج کی سی ہے پھراس کا فیصلہ کیوں ناطق نہ ہو اور خاص کر بحثیت نہ ہبی پیشوا اور بحثیت نائب خدا ہونے کے اس کے فیطے پر چون و چرا کی گنجائش کیوں ہو۔ مگریادری صاحب کواس پر بھی اعتراض ہے۔ میں ان اعتراضوں کی قدر کرتا ہوا صرف اتنا کہتا ہوں کہ۔ ے مجھ میں ایک برا عیب ہے کہ وفادار ہوں میں

اب سنئے یادری صاحب جناب مسیح کے حق میں لکھتے ہیں کہ

"اس ك برعكس اكر بم ابن عبدالله كي زندگى يرسطى نظر واليس تو بم كومعلوم بو جائ گاكه ا المراقب علم اور فروتی کا نمونہ تھے- (متی ۱۹:۱۱) تاہم آپ کے حلم اور فروتی کا مطلب نہ تھا کہ آپ پست ہمت تھے یا آپ اپنی ذات اور خود داری کا اظہار نہیں کرتے تھے۔ کہ آسان و زمین کاکل افتیار مجصے دیا گیا (متی ۱۸:۲۸) میرے باب کی طرف سے سب کچھ مجمعے سونیا گیا ے (متی ۱۱: ۲۷) آپ ہر طرح سے صاحب افتیار تھے (یو حنا ۳ : ۳۵ ایضاً ۱۳: ۳) یمال تک آپ نے فرمایا کہ آپ روز حشردنیا کا انصاف کریں گے لیکن آپ باوجود صاحب افتیار ہونے کے پر لے درجے کے فروتن اور حلیم تھے۔"۔۔۔۔ (صفحہ ۲۰۴٬۲۰۳)

ہم نہیں سمجھ سکتے کہ پادری صاحب اس مقابلہ میں کمال تک کامیاب ہوتے ہیں اور کمال تک ناکام ، ہم سے یوچیس تو ہم یہ صاف بات کہنے سے نہیں رک سکتے کہ ہمارا نبی دو سرے انبیائے کرام کی طرح عبدہ و رسولہ ہے اس لئے حضور مجکم خدا کھلے الفاظ میں اعلان کرتے ہیں۔

قُلْ إِنِي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَّلا رَشَدًا --- (پ٢٩:٦١١)

(اے پیغیبر! علی الاعلان کمہ دیجئے کہ لوگو! میں تمہارے نفع و نقصان کا افتیار نہیں رکھتا)

مسيح كے حق ميں مسيحيوں كے ايسے غاليانه اقوال من كر حضور عليه السلام فے جو ارشاد فرمايا وہ مولانا حالي مرحوم كے الفاظ ميں درج ذمل ہے۔ سه

نصاریٰ نے جس طرح کھایا ہے دھوکا کہ سمجھے ہیں عیسیٰ کو بیٹا خدا کا مجھے تم سمجھنا نہ زنمار ایبا میری حد سے رتبہ بوھانا نہ میرا

سب انسان بین وال جس طرح سر گلنده

اسی طرح ہوں میں بھی اک اس کا بندہ

الله الله! كس قدر صاف كوئى اور رشد وبدايت سے بھرپور كلام ہے كہ الله تعالى كى شان الوہيت كے مقابلہ ميں اپنى خالص عبوديت كا ظمار كياجارہاہے۔

خدا کرے کہ کبھی پادری صاحب کا مقابلہ ان غانی مسلمانوں سے ہو جائے جو اپنی الطیفہ: محفلوں میں کتے ہیں۔ ب

وہی جو مستوی عرش ہے خدا ہوکر اتر پڑا ہے مدینہ میں مصطفیٰ ہوکر

تو ہم بھی ان بہادروں کامقابلہ دیکھیں-الله الله کس قدر خدا کی اور انہیاء کرام کی توہین ہے-خداان سب کوہدایت کرے- آمین!

باقی رہامیع کے حلم کا دعویٰ۔ ہمیں اس سے انکار نہیں ہے۔ ہاں اس سے انتلاف ہے کہ آپ اس وصف کو میچ کی ذات سے مخصوص تھیراتے ہیں۔ "تِلْكَ إِذَا فِلسَمَةُ فَلَافَ الله عليه وسلم کی شان ساتے ہیں ارشاد ہے۔ فیزیٰ " سنتے ہم آپ کو قرآن سے آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی شان ساتے ہیں ارشاد ہے۔

أَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ"----(پ٣:٦٨)

(اے پنیمرا خداک فضل سے تم بوے نرم دل واقع ہوئے ہو)

٢- "إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ"----(پ٢٩:ع٣)

"أي! تم اعلى اخلاق بر مو-"

پادری صاحب! اگر مزاج مساعی کے خلاف نہ ہو تو ہم آپ سے پوچھتے ہیں کہ اپنے کالفوں کو سانپ اور سانپوں کے بچے (متی ۱۲:۳۳) بداور حرامکاری (متی ۳۹:۱۲) کہنے والا بھی

## عدد عدد اسلام اور مسحیت

حلیم ہو سکتا ہے پادری صاحب! کیا مسیح کا یمی حکم ---- (دنیا کو دکھاؤ کے جس کے جواب میں مسکین مخاطب کو یہ کنے کاموقع ملے۔ پ

بدم محفتی و خور سندم عفاک الله کو محفتی اس ضمن میں پادری صاحب نے اکھاہے کہ

"ابن الله نے اپنے نمونہ سے ہم کو سکھایا ہے کہ ہم کو دو سروں کی فاطراپ حقوق سے دستبردار ہو جاتا جائے۔"----(صفحہ ۲۰۵)

قرآن مجیدنے اس کے متعلق جو تعلیم دی ہے وہ اس سے اعلیٰ اور ارفع ہے-ارشاد

يُوُّ ثِرُوُنَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ---- (پ٢٦:ع٣) كال ملمان (انسار كرام) الى عاجت كه باوجود دو سرول كو ترجيح دية تق-ان دونول تعليمول ميں جو فرق به اس پر غور كيجة-

مثال!:
مثال!:
ناداری سے کچھ قرض لیا- پادری صاحب کی منقولہ ہدایت کے مطابق قرض خواہ
کوہدایت دی گئی ہے کہ وہ اپنا حق چھوڑ دے- قرآن شریف بھی اس کے متعلق میں ہدایت
فرماتا ہے- جیسا کہ ارشاد ہے-

وَاِنْ كَانَ ذُوْ عُسْرَةٍ فَنَظِرَةُ اِلَى مَيْسَرَةٍ وَاَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَّكُمْ اِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ---- (پ ٣ : ٢)

رجم اگر تمهارا مقروض ننگ دست موتو فراخی تک اس کو مملت دیا کرو-اگر بتیت صدقه قرض معاف کردوتو تمهارے حق میں بہت اچھاہے-

ان کے علاوہ دو شخص اور ہیں۔ دونوں کو بھوک تکی ہوئی ہے۔ ایک کے پاس روٹی ہے اور دو سرے کے پاس نہیں۔ آپ کی پیش کردہ ہدایت اس موقع پر کیا کہتی ہے۔ کچھ نہیں کہتی بلکہ خاموش ہے۔ قرآنی آیت "وَلَوْ کَانَ)" اس روٹی والے کو ترغیب دیتی ہے کہ تم اپنی بھوک کو مغلوب کرکے بھی لیچ کھانا دو سرے کو کھلادو۔ اللہ اللہ! اس تعلیم میں کس قدر رحمت وشفقت دی ہے، قرآن کے منکرو!

بس ننگ نہ کرنا ناصح ناداں مجھے اتنا یا چل کے دکھادے دہن الیا کمر الیی آگے چل کرپادری صاحب نے صفحہ ۲۰۸ پر ایک سرخی یوں لکھی ہے۔

درجبلت حصول واکتباب ": چیز کو حاصل کرنے کی فطری خواہش پائی جاتی ہے۔ ۔

چنانچه شروع مضمون میں پادری صاحب لکھتے ہیں کہ-

"مرانسان میں اشیاء کو فراہم کرنے اور ذخیرہ جمع کرنے کی اقتضا کی نہ کسی صورت میں بائی جاتی ہے۔"----(صفحہ ۳۰۸) میں پائی جاتی ہے-اکساب و حصول کی جبلت انسانی فطرت میں داخل ہے-"----(صفحہ ۳۰۸) ہمار ابھنی اس پر صادہے- قرآن مجیداس کی تقدیق کرتاہے-ارشادہے-اُخضِرَتِ الْاَنْفُسُ الشَّبِعَّ-

" ہرنفس حصول مدعا کالالجی ہے۔"

آگے چل کر آپ لکھتے ہیں۔

"دین فطرت کا کام ہے کہ اس جبلت کے رجمان کو کم مایہ اور بے حقیقت اور اوٹی اشیاء کی طرف سے ہٹا کر ایسے اعلیٰ ترین مقاصد کو حاصل کرنے کی جانب راغب کرے۔ جس سے انسان کی ذاتی ترقی اور بنی نوع انسان کی بہودی مقصود ہو۔"۔۔۔۔(صفحہ ۲۰۹) اس کو بھی ہم تسلیم کرتے ہیں۔ اس سے آگے آپ لکھتے ہیں کہ

دوسیحیت ہم کو تعلیم وی ہے کہ دولت ایک بے مایہ نیج اونی اور بے حقیقت شے ہے اور ہماری زندگی کا یہ نصب العین ہم گر نہیں ہونا چاہئے۔ کہ ہم اس کے جمع کرنے میں منهمک ہو جائمیں۔ جو کوئی اپنے آپ کو دولت مند بناتا ہے۔ وہ نادار ہے اور جو کوئی اپنے آپ کو کنگال بناتا ہے وہ بڑا مالدار ہے۔ (امثال ۱۱۰۰ کے مسیح کا قول ہے کہ) جو لوگ دولت پر بھروسہ رکھتے ہیں ان کے لئے فدا کی بادشاہت میں داخل ہونا نمایت مشکل ہے۔ اونٹ کا سوئی کے ناکہ میں سے نکل جاناس سے آسان ہے کہ دولت مند فدا کی بادشاہت میں داخل ہو (مرقس ۱۰۰ ۲۳) نیز فرمایا کہ اپنے واسطے زمین پر مال جمع نہ کرو۔ جہاں کیڑا اور زنگ خراب کرتا ہے اور جہاں چور فقب لگا تے ہیں اور چراتے ہیں۔ بلکہ اپنے لئے آسان پر مال جمع کرو جہاں نہ کیڑا خراب کرتا

224

ہے نہ زنگ - " ---- (صفحہ ۲۱۱ '۲۱۱)

ان حوالہ جات پر بنا کرکے یادری صاحب لکھتے ہیں کہ

"سطور بالا سے ظاہر ہے کہ میعیت جبلت حصول و اکتساب کو ناکارہ نہیں بناتی یہ ہماری سرشت میں داخل ہے- للذا میعیت اس جبلی فطرت کو ضائع نہیں کرتی بلکہ اس کی جبلت کے رجحان کو زور مال جیسی بے حقیقتی اشیاء کے جمع کرنے کی طرف سے ہٹا کر اس کا رخ اعلیٰ مقاصد کی طرف کرویت ہے۔ "۔۔۔۔(صفحہ ۲۱۳)

مقاصد کی طرف کردی ہے۔ \*\*--- (منظمہ ۲۱۴ ۲۱۳)

مینیا:
ہم اس دل خوش کن تعلیم کو ذرا واضح کرنے کے لئے ایک مثال پیش کرتے میں۔
مینیا:
ہیں۔ مسجیت ہر مخص کو اجازت دیتی ہے کہ وہ دولت کمائے۔ خواہ بذرایعہ علم
کمائے یا بذرایعہ تجارت' خواہ اس کی آمانی سو نمیں بلکہ ہزار نمیں بلکہ دس ہزار تک پہنچ جائے۔ ایسا کرنا مسجیت کے خلاف نہیں۔ مگراس رقم میں سے جتنااس کی ضرورت سے زائد ہو۔ وہ سارا نیک کاموں میں خرچ کر دے اگر رکھے گاتو نجات سے محروم ہو جائے گا۔ اس تشریح کے بعد ہمارے خیال میں اس کی تردید کر رہے ہیں اس تعلیم کے پیش نظر ممالک مسجیہ خصوصاً مسجی ممالک اس کی عملی تردید کر رہے ہیں اس تعلیم کے پیش نظر ممالک مسجیہ (یورپ اور امریکہ وغیرہ) کو دیکھا جائے تو ایک مخص بھی ایسانہ ملے گاجو بادشاہت میں داخل موکر نجات کا حق دار ہو سکے۔ میرا حسن ظن تو یہاں تک ہے کہ اس تعلیم پر پادری ہرکت اللہ صاحب اور ان کے احباب کا بھی عمل نہ ہوگا۔ ان کے گھر میں بھی تھو ڈا بہت اٹانڈ الیت ضرور ہوگا اور ایسا کرنا عقل مندی کی نشانی ہے۔ پھر کیا پادری صاحب اور ان کی پارٹی پر بیہ شعر صادق نہ آئے گا۔ ب

ترک دنیا بمردم آموزند خویشن سیم و غله اندوزند اس کے بعد پادری صاحب قرآن پر متوجہ ہو کر لکھتے ہیں-

"قرآن میں ایسی آیات پائی جاتی ہیں جو زر اور دولت کے حصول کو تیج اور ادنیٰ بتلاتی ہیں۔ لیکن ایک طرف تو قران ان چیزوں کو کم مالیہ قرار دیتا ہے۔ دو سری طرف انمی چیزوں کو بمترین سرغبات میں شار کرکے مال غنیمت وغیرہ کے ذریعہ لوگوں کو جماد کے لئے ابھار تا ہے۔" ----(سورہ انفال اور ۲۲) فتح ۱۵)

#### اسلام اور مسيحيت

225

"جوتم لوث كے لائے طال پاك ہے تم كھاؤ -" (انفال آيت ٤٠) يوں قرآن اس دنيا كے مال و اسباب اور مال بھى ايسا جو لوث كے ذريعہ حاصل كيا ہو) كم مائيگى كے اصول كو خود ہى ذاكل كر ديتا ہے - علاوہ اذيں قرآن نے يہ اجازت دے ركھى ہے كہ روپيہ كے ذريعہ لوگوں كے "دل اسلام كى طرف رائخب كرنا جائز ہے -" --- (توب 'آيت ١١) صفحہ (٢٢٠ '٢٢٥)

ہونے:
ہوئے تعصب تیرا برا ہو تو کیے کیے مدعیان علم و عقل سے غلطیاں کرا تا ہے۔
مجیب:
قرآن شریف چو کلہ ایک باحکمت کتاب ہے جس میں انسانی تدن کے ہر شعبے کا
لحاظ رکھا گیا ہے۔ علم اقتصادیات (پولیٹمکل اکانوی) آج کمال ترقی پر پہنچ گیا ہے۔ اس علم ک
قواعد اساسی کو اسلام خوب ملحوظ رکھتا ہے اور نبھا تا ہے۔ مال کمانے کی ترغیب دیتا ہے۔ تجارت
زراعت 'صعنت و حرفت وغیرہ ہرکام کرنے کی اجازت بلکہ تھم دیتا ہے۔ ارشاد ہے۔
وَ الْبَنْعُوْلَ مِنْ فَضْلَ اللّٰهِ۔

بذريعه كسب وتجارت الله تعالى كافضل تلاش كرو-

پھرای طریق ہے جو حاصل ہو اس کے متعلق ہدایت کر تا ہے۔

أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّباَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّآ اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ

(پ۲:ع۵)

رجم اپنی پاک کمائی میں سے اور ہماری اگائی ہوئی زمنی بیداوار میں سے بھی راہ خدا میں کچھ خرچ کیا کرو-

اس کے علاوہ فرمایا۔

حَقُّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ .... (پ٤:٤٣)

ر نین پیدادار حاصل کرنے کے دن خدا کا حق بھی ادا کیا کرو۔ یعنی

بقدر وسعت غربااور مساكين كوبھى ديا كرو-

یمال تک توانجیل اور قرآن ایک دوسرے کے ساتھ چلتے نظر آتے ہیں-اس سے آگے جس مقام پر جدا ہوتے ہیں- آپ جو چاہیں رکھادیتے ہیں- آپ جو چاہیں راستہ اختیار کرلیں- آپ نے انجیل کے جو حوالے نقل کئے ہیں- ان سب کا مطحض مضمون اس مصرع میں ہے- ۔

گر مرد ہے ہو عاشق کوڑی نہ رکھ کفن کو

اس کے خلاف قرآن مجید علم اقتصادیات کے اصول کو ملحوظ رکھتے ہوئے فرما تاہے۔ لاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوْمًا مَّحْسُوْرًا ---- (پ١٤:٦٢)

خیرات کرتے ہوئے اپنے ہاتھ کو نہ بالکل بند رکھا کرواور نہ کھلا چھوڑ دیا کرو-اگر ایباکیاتو افسوس اور حسرت کی حالت میں بیٹھے رہو گے۔

الله الله! كس قدر كيمانه تعليم ہے- جس سے غربااور مساكين كى حاجت روائى بھى ہو اور نظام عالم میں بھی خلل نہ آئے- برخلاف اس کے کہ خیرات میں سارا مال خرچ کر دیا جائے جس کا نتیجہ قرآن نے بتلا دیا کہ تم خود مِفلس اور نیک دست ہو جاؤ گے۔ 🏻

ا بک سوال:

میں دو ہزار کی آبادی ہے۔ ان میں چند اشخاص متمول ہیں۔ جو جائز طور پر

ا پنا کاروبار کرتے ہیں-ان کے پاس بہت سے مزدور پیشہ لوگ ہیں- جو محنت مزدوری کے ذریعہ ا نیا بیٹ یا گتے ہیں ۔ انجیل میں ان متمول لوگوں کو حکم ہوتا ہے کہ اپناسارا مال خدا کے راہتے میں خرچ کردو- پھریہ مال جس کے ہاتھ میں جائے گا- اس کو بھی کی تھم ہو گا- کہ تم آگے دے ڈالو-اس کے بعد جس کے ہاتھ جائے گا-اس کو بھی میں حکم ہوگا- آخریہ سلسلہ کمال جاکررکے . گا- ہاں اس سے یہ نتیجہ ضرور نکلے گا کہ یہ لوگ یا تو مزدور پیشہ میں مل جا کمیں گے یا کاسہ گدائی ہاتھ میں لے کر کہتے پھریں گے کہ- .

ے کوئی داتا جو روئی کھلا دے!

یادری صاحب! تاریخ کلیسامیں آپ کوئی زمانہ ایساد کھاسکتے ہیں۔ کہ لوگوں نے اس تھم پر عمل کیا ہو۔ آگر نہیں دکھا سکتے تو نتیجہ صاف ہے کہ اس قتم کی تعلیم کاغذوں میں تو سا عتى ہے- عمل ميں نہيں آعتى- اس لئے ايساند بب دين فطرت نہيں ہو سكتا- بال قرآن مجيد كى تعليم عمل ميس آسكتى ہے- بلكه كل دنيا كے عمل ميس آربى ہے- اس لئے قرآن ہى دين فطرت ہے۔ قرآن یادری صاحب کوللکار کر کہتاہے۔ ے بس ہو رہے گا عشق و ہوس میں بھی امتیاز آیا ہے اب مزاج تیرا امتحان پرا

### پاورى صاحب كى على: الاحظه بو- آب لكيت بين كه

" قرآن جبلت حصول واکساب کی قوت کو بے حقیقت اشیاء کی طرف سے نہیں ہٹا تا۔ اس کی طاقت کے ربخان کو کسی اور بہتر مقصد اور نصب العین کی طرف نہیں کر سکتا۔ میسیت جبلت حصول واکساب کے اقتصا کو تسلیم کرکے اس ربخان کو زرجیبی بے حقیقت اشیاء سے ہٹادتی ہے۔ اور اس کا رخ اعلیٰ مقاصد کے حاصل کرنے کی جانب لگاتی ہے۔ "---- (دین فطرت صفحہ ۲۲۲٬۲۲۱)

ہمارا گمان بلکہ یقین ہے کہ جو شخص ایک دفعہ بھی سرسری نظرے قرآن کا سادہ مجیب:

حجیب:

ترجمہ کسی زبان میں دکھے لے وہ بھی یقین کرلے گاکہ قرآن ہر تھم میں بلکہ ہرکام میں اللہ عمل میں بلکہ ہرکام میں اعلیٰ مقصد (رضا اللی) کی طرف توجہ دلا کرراغب کرتا ہے۔ اس لئے انفاق کے موقع پر فی سبیل اللہ کا لفظ بار بار فرما تا ہے۔ اس کے علاوہ پادری صاحب کے لئے فیصلہ کن تعلیم ہم صریح الفاظ میں چیش کئے دیتے ہیں۔ ارشاد ہے۔

- أَيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَآءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ
   الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَالِكَ مَتَاعُ الْحَيْوةِ
   الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَابِ---(پ٣٠:٥٠)
  - ٢- وَمَا تُنْفِقُوْنَ اِلاَّ الْبَيْغَآءَ وَجْهِ اللَّهِ----(پ٣:ع٥)
  - ٣- مَا عِنْدَ كُمْ يَنْفَدُ وَمَا عِنْدَا اللَّهِ بَاقِ---(پ٣ا: ١٩٥)
- ٣- وَمَا لِأَ حَدِ عِنْدَةً مِنْ نِعْمَةٍ تُجزٰى إلاَّ ابتِغَآءَ وَجْهِ رَبِّهِ لاَ عْلَى وَلَسَوْفَ
   يَرْضَى ----(پ٣٠:ع١)

#### ترجمه:

ا- اوگوں کو فطرة بعض چیزوں کی محبت ہوتی ہے جو ان کو بھلی معلوم ہوتی ہیں- مثلا

228

عور تیں بیٹے' سونے چاندی سے بھرپور خزانے' عمدہ عمدہ گھوڑے' چوپائے۔ اور کھیتیاں بیہ تو محض دنیاوی زندگی کاسامان ہے اور اللہ کے پاس بہت اچھاٹھکاناہے۔

- ۱- جو بھی خرج کرو-وہ اللہ تعالیٰ کی رضاجوئی کے لئے کرو-
- ۳- تہمارے پاس جو مال ہے وہ تو ختم ہو جائے گااور جو خدا کے پاس ہے وہ ہاتی رہے گا-یعنی نیک اعمال کابدلہ یائیدار ہو گا-
- ۳- اس پر کسی کا احسان نہیں کہ اس کا بدلہ دیا جائے گا۔ بلکہ وہ اپنے عالیشان پرور دگار کی رضاچاہتاہے اور ضرور اس سے راضی ہو جائے گا۔

پاوری صاحب!: پاوری صاحب!: اللی قرار دیا گیاہے ہمارا دعویٰ ہے کہ اس وزن کی آیات نہ انجیل

میں ہیں نہ دو سرے صحف انبیاء میں- باوجود اس کے آپ انکار ہی کئے جا کمیں تو میں کہوں گا-

بس ننگ نه کر ناصح ناذان مجھے اتنا یا چل کے دکھا دے دہن ایسا کمرایی

ای کتاب (دین فطرت) کے خاتمہ پر بادری صاحب نے اشتراکیت اور مسیحیت:

ایک مضمون بعنو ان اشتراکیت اور مسیحیت-" لکھاہے جو

قریباً ہیں صفحات پر پھیلا ہوا ہے اس میں آپ نے روس کے معاثی نظام کاذکر کرکے اس میں آپ نے روس کے معاثی نظام کاذکر کرکے اس میں کچھ برائیاں بتائی ہیں۔ پھر مسیحت کو اس کا نغم البدل قرار دیا ہے۔ مگر قرانی تعلیم پر کوئی اعتراض نہیں کیا۔ اس لئے ہمارا فرض نہیں تھا کہ اس کا ذکر کرتے یا جواب دیتے۔ چو نکہ یادری صاحب نے اس مضمون میں بھی غلوسے کام لیا ہے۔ اس لئے بغرض اصلاح چند فقرے یادری صاحب نے اس مضمون میں بھی غلوسے کام لیا ہے۔ اس لئے بغرض اصلاح چند فقرے

لکھے جاتے ہیں۔ اشتراکیت کا منشاہے کہ سب انسانوں میں مساوات ہو جائے۔ اس لئے وہ سرمایہ داری کا خاتمہ کرکے سرمایہ داروں کو بھی مزدوروں کی سطح پر لے

آتے ہیں۔

پادری صاحب اس قتم کی مساوات کو تو اچھا سمجھتے ہیں۔ مگر روسیوں نے جس تشدد اور جبرسے بیہ نظام جاری کیا ہے اس کے آپ سخت مخالف ہیں۔ آپ کے نزدیک مساوات محبت پر ہنی ہو تو بہت اچھی چیزہے۔ مختصریہ ہے کہ یادری صاحب کے نزدیک مطلوب صحیح ہے۔ مرزریعہ طلب میں آپ کو اختلاف ہے۔ ای کئے آپ کہتے ہیں کہ انسانی مساوات محبت اور اخوت پر بنی ہونی چاہئے۔ آپ کے الفاظ یہ ہیں۔

"فدا کی بادشاہت کے بنیادی اصول سے ہیں کہ فدا اہمارا باپ ہے جو ہر فرد بشرسے ازلی اور ابدی محبت کرتا ہے اور کل بنی نوع انسان بلا لحاظ ذات ' ذہب' نسل' رنگ قوم اور ملک وغیرہ ایک دو سرے کے بھائی اور فدا کی بادشاہت کے شریک ہیں۔ اس بادشاہت کے بانی کا ارشاد ہے کہ تمہارا باپ ایک ہی ہے جو آسان پر ہے اور تم سب بھائی ہو۔ "----(متی ۱۳۵۸)
"اس موافات کی وجہ سے ہر مخفی پر سے فرض عائد کر دیا گیا ہے کہ وہ دو سرول سے اس طرح محبت کرتا ہے۔ ہر ایک مخفی کو جو فدا کی بادشاہت کا محبت کرے۔ جس طرح اپنے آپ سے محبت کرتا ہے۔ ہر ایک مخفی کو جو فدا کی بادشاہت کا ممبر ہم ساوی حقوق حاصل ہیں۔ پس فدا کی بادشاہت کا اصل الاصول محبت ہے اور اخوت و مساوات کے اصول کا سے نقاضا ہے کہ دو سرول کے ساتھ وہی سلوک روا رکھا جائے جو ہر انسان اپنے لئے چاہتا ہے۔ "----(صفحہ ۲۲۸)

بس یہ ہے پادری صاحب کی ساری تحریر کالب لباب مارے تصور میں بھی یہ بت بیت نہیں آسکتی کہ سرمایہ داروں کو فناکر کے دنیا کا انظام کیے چل سکتا ہے کیا مسیحت کی تاریخ میں کوئی زمانہ ایسا آیا ہے کہ اس نے تدن کے اعلیٰ معراج پر پہنچ کریہ نمونہ دکھایا ہو۔ مسلمانوں میں اسلامی تعلیم کا ضحح نمونہ خلافت راشدہ کے زمانہ میں ملتا ہے اور عیسائیوں میں بہترین زمانہ جو قائل نمونہ ہے وہ قسطنطنیہ کے مسیحی بادشاہ قسطنطین اعظم کا زمانہ میں ہے۔کیا پادری برکت اللہ صاحب یا کوئی اور پادری صاحب ہمیں بتاسکتے ہیں۔ کہ اس زمانہ میں بنی برمساوات کا ثبوت ملتا ہے۔جس سے سرمایہ دار اور مزدور سب برابر ہوگئے ہوں۔اس کی تحدیدی سے شرک ہی گذشتہ صفحات پر کر آئے ہیں۔

واقعہ صیح:
میں مساوات کو اپنا وستور العل بنایا- گرجو نمی اس نے طرز معاشرت میں مساوات کو اپنا اصول قرار دیا- مسیحت وہاں سے رخصت ہوگئی- جس کا اعتراف خود مسیحوں کو بھی ہے- یہاں یادری صاحب نے انجیل سے ایک حوالہ پیش کیا ہے اسے ہم گزشتہ صفحات میں نقل کر بچے ہیں یہاں بھی اس کو نقل کرنا خالی ازد کچی نہیں ہے آپ فرماتے ہیں۔

**==== 230 =** 

"ایک دولت مند نے خداوند میج کو کها-"اے آقا! یس کیا کروں کہ زندگی حاصل کروں۔"
آپ نے جواب دیا "میان شریعت اور صحائف انبیاء پر عمل کرو-"اس نے کہا کہ ان سب پر
یس نے عمل کیا ہے-" آپ نے جواب دیا کہ "جاجو کچھ تیرا ہے بچ کر غریبوں کو دے اور آگر
میرے پیچے ہولے-"اس پر وہ سرمایہ وار سخت برہم ہوگیا۔ کیونکہ یہ بات اس کی طبع پر ناگوار
گزری-"---(کماب نہ کور صفحہ ۱۳۳)

قار کمن کرام! قار کمن کرام! رہے کے باعث نجات سے محروم ہوگیا- اگر دربار محمدی میں آکروہی سوال کرتا جو اس نے مسیح سے کیاتھا- تواسے تھم ہوتا-اَ فَفِقُوْا مِمَّا رَزَقُنَا کُمْ

(فداکے دیے ہوئے میں سے پکھ خرچ کردیا کو)

یا حضور اس کو فرماتے ہیں کہ اِرشاد خداد ندی "انُوا الزَّکُوہَ" کے ماتحت خدا کے راستے بیں ایک سال گزرنے پر مال کا چالیسواں حصہ دے دیا کرو- تو وہ بدنصیب اس تھم پر عمل کرکے خوش نصیب ہو جاتا اور دربار نبوی سے بیہ شعر پڑھتا ہوا نکلتا۔

حسن یوسف \* وم عینی ید بیضا داری آنچه خوبال بهم وارند تو تنها داری!!

قرآن مجید نے بھی اشتراکیت کے محان کو اپنایا ہے۔ مگراس مدتک نہیں پنچایا کہ ۔ نوٹ: فطرت انسانی کے خلاف ہو۔ بلکہ انسانی فطرت کے دائرے کے اندر رہ کر۔ چنانچہ

ارشادہے۔

وَفِيْ اَمْوَالِهِمْ حَقَّ لِلسَّآثِلِ وَالْمَحْرُومِ --- (پ٢٦: ١٨٤) "الداروں كے مالوں ميں مائلنے والوں اور نہ مائلنے والوں وو نوں كا حق ہے - جو بھورت زكوة اور صدقات ان كو اداكرنا چاہئے -"

اس کی تفصیل گذشتہ صفحات میں گذر پیگی ہے۔ قرآن مجید میں یہ خاص خوبی ہے کہ وہ ہم یار انسانی فطرت' طاقت اور تخل کو طحوظ رکھتا ہے۔

# ای بناپر ہم قرآن مجید کو مخاطب کرکے کہتے ہیں ۔ قرآن!

كيا جائے تھ ميں كيا ہے كہ لوٹے ہے تھ پر جى
يوں اور كيا جال ميں كوئى حين نيس
آخِرُدَعُونَا أَنِ الْحَمُدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ-

